
Estudios



Dialogos de campo/Estudios

2

A
ño

 v
iii, nú

m
e

ro
 15 / ju

lio
-d

icie
m

b
re

, 20
25 re

ce
p

ció
n: 16

.0
1.20

25 / ace
p

tació
n 0

9
.12.20

25 D
O

I: 10
.2220

1/e
ne

sm
o

re
lia.26

8
3276

3e
.20

25.15.16
2   

Bateas de maque en Quiroga
Maque bateas in Quiroga

Laura Leticia Cervantes Naranjo1

Universidad Intercultural Indígena de Michoacán, México

laura.cervantes@uiim.edu.mx

Manuel Ayala Meza2

Universidad Intercultural Indígena de Michoacán, México

comunicacionuiim120@gmail.com

En memoria de José Antonio Anita Mejía 
In memory of José Antonio Anita Mejía 

(1948-2021)

Resumen: La técnica artesanal del maque posiblemente 

fue modificada por los españoles en el tiempo de la coloni-

zación de América; sin embargo, el término maque proviene 

1 Es originaria de Michoacán, licenciada en Ciencias de la Comunicación, con estudios de especialidad 
en visualización creativa; maestría en Comunicación y Tecnología Educativa y doctorante en Estudios 
Transdisciplinarios de la Cultura y la Comunicación por el Instituto de Investigación en Cominicación y 
Cultura (ICONOS). Fue directora de la radiodifusora cultural indigenista La Voz de los Purépechas, del 
Instituto Nacional de los Pueblos Indígenas (INPI), y productora de materiales audiovisuales educativos 
en el Centro de Cooperación para la Educación de Jóvenes y Adultos en América Latina y el Caribe 
(CREFAL). Es miembro permanente de los seminarios Información y Comunidades Indígenas e Investi-
gación de Estudios de la información Sonora, ambos del Instituto de Investigaciones Bibliotecológicas 
y de la Información de la Universidad Autónoma de México (UNAM). Actualmente es profesora investi-
gadora y coordinadora en el programa académico de la licenciatura en Comunicación Intercultural de la 
Universidad Intercultural Indígena del estado de Michoacán (UIIM).
2 Es licenciado en Lengua y Comunicación Intercultural por la Universidad Intercultural Indígena de Mi-
choacán (UIIM), maestro en Planificación de Empresas y Desarrollo Regional por el Instituto Tecnológico 
Superior Purépecha y doctorante del programa de Ciencias para la Sostenibilidad e Interculturalidad de 
la UIIM, misma institución que le otorgó los diplomados en Herbolaria y en Lengua purépecha y en la 
que ha laborado en el Departamento de Difusión Cultural, en el laboratorio de edición de la licenciatura 
de Comunicación Intercultural, Servicios Escolares y la Coordinación del plantel Kananguio. Sus temas 
de investigación e interés personal son los saberes y oficios tradicionales, la oralidad, la tradición de los 
pueblos indígenas, la comunicación intercultural, la filosofía de la cultura, la antropología médica, la 
economía solidaria y el desarrollo local, endógeno, regional y sustentable.

Palabras clave: batea maqueada, 

aprendizaje tradicional, oficio artesanal, 

Quiroga.

Keywords: maque batea, traditional 

learning, craftsmanship, Quiroga.



3

A
ño

 v
iii

, n
ú

m
e

ro
 1

5 
/ 

ju
lio

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
0

25
Dialogos de campo/Estudios

de Arabia, que tuvo sus influencias en la península ibérica y 

fue sincretizado en México para nombrar a la técnica prehis-

pánica del pintado, decorado e incrustado de objetos entre 

los purépechas, donde los materiales para decorar provie-

nen de origen vegetal, además de los objetos o superficies 

que serán maqueadas, como el huaje, jícaras y bateas de 

madera. El aprendizaje del oficio artesanal del maqueado se 

da por tradición familiar, para lo cual emplean distintas ma-

deras que en la actualidad son difíciles de conseguir debido 

a la deforestación. En el proceso se tiene cuidado del pre-

parado de la madera, uso de las pinturas naturales para la 

decoración; se mantiene el diseño propio de las flores y se 

decoran al estilo de Quiroga. Estos utensilios poseen un uso 

ritual, artístico, festivo y cotidiano. Es preocupante el estado 

actual de la producción, la transmisión y sucesión del oficio 

artesanal, pues los maestros artesanos cada vez son menos 

y los pocos que quedan merecen apoyo y reconocimiento.

Abstract: The artisanal technique of maque was possibly modified by the Spa-

nish during the colonization of America. However, the term maque comes from 

Arabia, which had its influences on the Iberian Peninsula and was syncretized in 

Mexico to name the pre-Hispanic technique of painting, decorating, and inlaying 

objects among the Purépecha people, where the materials for decorating come 

from plant sources, as well as the objects or surfaces that will be maqueadas, such 

as huaje, jícaras, and wooden trays. The craft of maqueado is learned through fa-

mily tradition, using different types of wood that are now difficult to obtain due to 

deforestation. Care is taken in the preparation of the wood and the use of natural 

paints for decoration. The design of the flowers is maintained and they are deco-

rated in the Quiroga style. These utensils have ritual, artistic, festive, and everyday 

uses. The current state of production, transmission, and succession of the craft is 

concerning, as there are fewer and fewer master artisans, and the few that remain 

deserve support and recognition.



4

A
ño

 v
iii, nú

m
e

ro
 15 / ju

lio
-d

icie
m

b
re

, 20
25

Dialogos de campo/Estudios

Introducción

Michoacán cuenta con una cantidad considerable de artesanos y artesanas —cu-

yas manos son creadoras de arte popular—3 que se dedican a transformar lo que 

la tierra da como materia prima a través de un oficio de vida; con su labor diaria, 

hacen que perduren las tradiciones antiguas. Trabajan conforme a los recursos 

naturales que se tienen en cada una de las regiones de la cultura purépecha, por 

ejemplo: en el lago el tule; en la meseta la madera; en la cañada el barro, y en la 

ciénega el popote de trigo. 

La antigua Cocupao cuenta con la técnica artesanal conocida como maque, 

plasmada en las tradicionales bateas: 

Fueron estos tarascos los primeros inventores de la pintura, hasta hoy no imitados en cosas 

de madera que todavía se aprecia en bateas de Peribán, y en lo que se trabaja en Cocupao 

(hoy Quiroga), siendo el barniz tan constante, que apuesta con la misma pieza labrada su de-

coración y permanencia (Espinosa, 1945: 32).

Las bateas son objetos de distintos tamaños, tipo bandeja, labradas en madera, con formas 

habitualmente circulares y ovaladas, cuya profundidad, mayor o menor, está relacionada con 

el tipo de elementos que recibe: masa de maíz, carnitas, frutas, [semillas, pescado, verduras], 

etc (Espino y Garrido, 2023: 91).

El maque en México —que es una forma de laca que se aplica sobre madera, 

guajes o jícaras—, se realizaba antes de la llegada de los españoles; en el imperio 

purépecha existía un personaje encargado de los que tenían este oficio, llama-

do “urani atari” (oficial de jícaras), dedicado a la realización y confección para uso 

diario y ritual. Los utensilios servían para contener bebidas y recipientes. También 

elaboraban guajes rituales con incrustaciones de piedra, huesos y conchas, que 

utilizaba el sacerdote mayor o petamuti en su espalda. “Jerónimo de Alcalá, en la 

Relación de Michoacán, menciona que el maque ya se producía y se usaba como 

3 El arte popular puede definirse de acuerdo con los datos de la Convención para la Salvaguardia del 
Patrimonio Cultural Inmaterial como: “El conjunto de manifestaciones artísticas colectivas, transmitidas 
de generación en generación, que expresan la identidad cultural de un pueblo y forman parte del patri-
monio cultural inmaterial reconocido por la UNESCO” (UNESCO, 2003).



5

A
ño

 v
iii

, n
ú

m
e

ro
 1

5 
/ 

ju
lio

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
0

25
Dialogos de campo/Estudios

elemento decorativo para los nobles” (Acosta, 2013: 11). Las artesanías4 que elabo-

ran los pueblos indígenas de Michoacán no tienen su origen en las enseñanzas de 

Don Vasco de Quiroga —quien, entre otras cosas, organizó el trabajo artesanal de 

los pueblos, especializando cada oficio, para evitar la competencia entre ellos—, 

sino que es anterior (López y Rodríguez, 2005: 88).

Quiroga es un pueblo de fundación prehispánica que constituía un paso tanto 

a la capital de los purépechas, Tzintzuntzan, como al centro ceremonial de Zacapu 

y era conocida como Cocupao, que significa ‘lugar de recepción’ o ‘tiro de piedra’. 

La historia precolonial de Quiroga se conocía poco al arribo de los españoles; los 

franciscanos llevaron a cabo la evangelización de los indígenas purépechas del 

lugar, quienes vivían de la agricultura y del trabajo artesanal de madera. Se presu-

me que, al llegar Vasco de Quiroga a la región, fomentó en los pobladores conti-

nuar con la hechura de las bateas:

El barniz es tan valiente que a porfía se deja vencer del tiempo, con la misma pieza en que 

está pegado, porque siendo natural en todos los colores marchitarse con el uso, perderse y 

de pegarse con las aguas calientes, con los golpes y trasiegos, éste de Michoacán no se rinde 

ni marchita con el tiempo, sino que se hace tan de una pasta con la madera o vaso que dura 

lo mismo que él (Rea, 1945: 14).

En el siglo XVI, después de la conquista, la tecnología del maque perduró y se 

enriqueció cuando los artesanos conocieron materiales y herramientas diferentes, 

introducidas por los europeos. Además, para la realización de las bateas de madera, 

posiblemente cambiaron el hacha y la azuela de cobre, difíciles de conseguir, por 

otras herramientas hechas de hierro, más económicas para el sacado de madera.

Según la tradición oral de esta comunidad, durante el periódo colonial, Vasco 

de Quiroga observó la calidad con que los purépechas elaboraban esta artesanía 

y estimuló el seguimiento de su producción. La técnica se propagó en objetos de 

4 Según la definición adoptada por el Simposio UNESCO/CCI “La Artesanía y el mercado internacional: 
comercio y codificación aduanera”, celebrado en Manila, filipinas, en 1997: “los productos artesanales 
son los producidos por artesanos, ya sea totalmente a mano, o con la ayuda de herramientas manuales 
o incluso de medios mecánicos, siempre que la contribución manual directa del artesano siga siendo el 
componente más importante del producto acabado. Se producen sin limitación por lo que se refiere a 
la cantidad y utilizando materias primas procedentes de recursos sostenibles. La naturaleza especial de 
los productos artesanales se basa en sus características distintivas, que pueden ser utilitarias, estéticas, 
artísticas, creativas, vinculadas a la cultura, decorativas, funcionales, tradicionales, simbólicas y significa-
tivas religiosa y socialmente” (UNESCO, 1997)



6

A
ño

 v
iii, nú

m
e

ro
 15 / ju

lio
-d

icie
m

b
re

, 20
25

Dialogos de campo/Estudios

madera, bateas y muebles; el estilo de decorado cambió, lo mismo que la técnica 

del incrustado de colores antiguo, pues estabaa inspirada en el empotrado con 

piedras sobre los huajes o jícaras que hacían los artesanos prehispánicos.

Cabe mencionar que el maque se trabaja en los estados de Chiapas y Gue-

rrero, mientras que en Michoacán hay cuatro lugares que lo conservan: Uruapan, 

Pátzcuaro, Peribán y Quiroga; en esta última localidad se encuentra en riesgo, ya 

que pocas personas trabajan la técnica tradicional en la realización de las bateas.

Método de investigación

En la indagación se combinaron los enfoques de la entrevista etnográfica y la his-

toria oral, que dirigieron las preguntas de investigación y las charlas realizadas so-

bre las prácticas de la técnica tradicional del maqueado, para interpretar el queha-

cer artístico ejercido por estos especialistas. “Uno de los ámbitos de la vida social 

es el acceso a las percepciones, cosmovisiones, valoraciones sobre situaciones […] 

deseos, temores y aspiraciones; descripción de saberes, artes y oficios, así como 

de la urdimbre de relaciones sociales” (Restrepo, 2018: 79).

El término maque

Existen algunas versiones sobre el origen de la palabra; sin embargo, este hace 

referencia a la pasta que se extiende con la mano, o los dedos, sobre las superfi-

cies que se quieren adornar o colorear. Eva María Thiele, citada por Laura América 

Pedraza en su tesis La tradición del maque en Uruapan, Michoacán, historia de una 

tecnología artesanal, refiere sobre la palabra maque lo siguiente:

Una de las versiones es que el vocablo maque se deriva del persa lak, cuyo equivalente 

en árabe es el término summac, que significa ‘encarnado’. Esta palabra, al castellanizarse se 

transformó en zumaque y tuvo sus adaptaciones hasta que se acortó en maque, que significa 

‘barniz duro y brillante’ (Thiele, como se cita en Pedraza, 2012).

Otra de las versiones, según el Diccionario de la lengua Tarasca ó de Michoacán de Gilber-

ti, sumac, tzitziqui, es el nombre purépecha de la flor violeta. Pero, como la mayoría de los 



7

A
ño

 v
iii

, n
ú

m
e

ro
 1

5 
/ 

ju
lio

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
0

25
Dialogos de campo/Estudios

miembros de la familia de las violetas que se encuentran en México, son plantas arbustivas, 

para nada semejantes a las violetas silvestres del norte o a las violetas dulces de Europa 

cultivadas.

Sumac, una pequeña flor azul, no necesariamente la violeta, a la cual llaman sumba-tzit-

zuek. Este nombre casualmente sonaba como el árabe simaq y el español sumaque o suma-

co y tal vez de ahí se derivó el término maque (Pedraza, 2012).

Los artesanos son los portadores de saberes transmitidos en la familia para 

preservar técnicas ancestrales, entre ellas la técnica del maque, un proceso al-

tamente especializado donde el artesano se convierte en guardián de un cono-

cimiento. Ellos llaman al maque rellenado de pintura, dibujo con polvos de pie-

dras, sacado, pintado de tierras naturales, untado, trabajo prehispánico y mugroso 

(debido a que se empolvan y manchan con los polvos de colores). La técnica del 

maque, incrustado, pintado y decorado, se ubica desde los periodos “Epiclásico 

(ca. 700-900) y Posclásico (ca. 900-1521) de la cronología mesoamericana, donde 

se ubica el punto de partida para la ubicación de la existencia del maque” (Acosta, 

2013: 51).

Aprendizaje del oficio artesanal

En esta investigación nos centramos en la memoria del trabajo de don Antonio 

Anita Mejía de la comunidad de Quiroga, acaecido el 31 de julio de 2021. Fue de los 

Imagen 1. Guaje de petamuti (sacerdote) maqueado con incrustaciones de turquesa.

Foto: Museo de la Huatápera de Uruapan



8

A
ño

 v
iii, nú

m
e

ro
 15 / ju

lio
-d

icie
m

b
re

, 20
25

Dialogos de campo/Estudios

artesanos reconocidos y de los últimos que trabajaron con la técnica prehispánica 

del maqueado en su localidad (barrio indígena del Calvario). Hoy compartimos su 

pensamiento en una de las últimas entrevistas que concedió a la Universidad In-

tercultural Indígena de Michoacán.

Don Antonio recordaba que toda su familia se dedicaba a pintar (aplicar color 

con fines estéticos) bateas con la técnica tradicional. Su papá labraba las bateas 

y su mamá las pintaba. Su primer acercamiento al oficio lo hizo con sus abuelos 

y padres, por gusto y después por necesidad, cuando quedó huérfano de padre, 

desde pequeño, comenzó a trabajar en este decorado.

Yo me quedé huérfano a la edad de nueve años, entonces me vi en la necesidad de trabajar 

para ganar el sustento para vivir, porque no podía estar en la escuela, por lo mismo de que 

no había qué comer en la casa, entonces me fui acercando al trabajo. Empecé con un señor a 

lijar bateas porque antes no había máquinas para lijar, entonces lo hacíamos a mano; en ese 

entonces no era posible mantenerme. En los sesenta, ganaba dos cincuenta y esos centavos 

Imagen 2. Antigüedad del oficio familiar de las bateas, 2018.

Foto: Leticia Cervantes



9

A
ño

 v
iii

, n
ú

m
e

ro
 1

5 
/ 

ju
lio

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
0

25
Dialogos de campo/Estudios

se los daba a mi mamá; mis hermanos eran pintores y yo también quería ser pintor para ganar 

un peso más. Por sí solo me enseñé, solito, o sea que agarraba un vidrio y ahí en el vidrio em-

pezaba a hacer florecitas, pero no es fácil, por muy que sea el ser humano inteligente; lo que 

hacía era tomar los materiales y en un vidrio, duro, duro y duro, se me ponía la cabeza así [se 

toca con las dos manos las sienes] y ya luego me empezaron a salir las florecitas. Ahí me fui 

y ahí me fui; ya cuando empecé a hacer flores grandes, ya me fui acercando con mi padrino 

para que me diera trabajo, preguntándome: –¿Qué sabía hacer? Y yo le dije: –Que sabía hacer 

flores grandes de varios estilos, y ya me fui... hasta que fui aprendiendo (José Antonio Anita 

Mejía, entrevista, 2018)

El aprendizaje del oficio de los bateyeros implica una interacción comunicativa 

entre el maestro y los aprendices, entre los materiales y las manos, entre el objeto 

denominado batea y el sujeto artista, entre la obra y los espectadores.

Es relevante reconocer que para realizar las bateas maqueadas (laca con pig-

mentos naturales) se necesita una cadena de personas con distintos oficios; no 

solo está implícita la mano del artesano que decora y vende la pieza. Existen otras 

actividades previas que dan vida y colorido al maque, como los que extraen la 

tierra dolomita, los que siembran la chía, los recolectores de semillas de chicalote, 

los que revenden las materias primas, los que proveen las maderas, guajes y pol-

vos. Los colectores de gusanos, como la grana cochinilla en el nopal usado como 

pigmento, además del insecto cocus axin obtenido del árbol del espino, empleado 

como aceite, pero técnicamente es una grasa que se extrae del insecto hembra.

Transmisión y sucesión del oficio artesanal

Por lo regular, el oficio de bateyero se aprende en talleres, trabajan como emplea-

dos, en familia o bien en cursos patrocinados por las instituciones. Para el caso de 

Antonio Anita, solamente tuvo la oportunidad de enseñar a sus hijos y esposa. “Yo, 

como le dije ese es el detalle, yo solo le voy a dejar a mi familia, a mis hijos y a mis 

nietos esto; yo sufrí mucho, pero gracias a Dios que esto va” (José Antonio Anita 

Mejía, entrevista, 2018).

El más joven de sus hijos se quedó con el conocimiento artesanal debido a la 

opción preferencial en elegir este oficio: 



10

A
ño

 v
iii, nú

m
e

ro
 15 / ju

lio
-d

icie
m

b
re

, 20
25

Dialogos de campo/Estudios

—¡Mamá! —Yo quiero ser como mi papá, yo me voy a enseñar a pintar. Ahí le nació, y tengo una 

hija que lo trae en la sangre, le nace la vocación de maquear; ella hace el punto de cruz, ella 

solita, y me superó a mí en pintar y el muchacho está apegado a mí y ya me superó también 

(José Antonio Anita Mejía, entrevista, 2018).

Gabriel Anita Estrada, hijo de don Antonio, recuerda que comenzó con el oficio 

hace más de 19 años, haciendo puntitos y luego elaborando mascotas que serían 

las margaritas; hace memoria de que su mamá lo descubrió haciendo la técnica 

sencilla, le dijo a mi papá: —Ya sabe echar las mascotas. Y de ahí su papá le señaló: 

—Vente, voy a enseñarte hacer las flores y después a no mezclar la pintura (Gabriel 

Anita Estrada, entrevista, 2025).

Imagen 3. Señor José Antonio Anita, 2018.

Foto: Leticia Cervantes



11

A
ño

 v
iii

, n
ú

m
e

ro
 1

5 
/ 

ju
lio

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
0

25
Dialogos de campo/Estudios

Don Antonio Anita fue un artista muy dedicado y atento a los conocimientos 

históricos de su práctica artesanal; en el marco de las muestras artesanales estaba 

dispuesto a escuchar las conferencias y las de interés propio, sobre todo, las que 

hablaban de Vasco de Quiroga.

Su familia recuerda esas charlas y quedaron en su memoria como parte de 

la transmisión oral del oficio; ellos trabajan el estilo prehispánico con tierras natu-

rales y viene de generación en generación: “Ya tiene más de 460 años el trabajo”. 

Recuerdan que en Quiroga existían más de 60 artesanos, pero ahora solo quedan 

dos familias: “Nosotros y un hermano de mi papá somos los que quedamos” (Fa-

milia Anita, entrevista, 2025).

Para ellos el trabajo heredado es importante y como familia reconocen que a 

la técnica de Quiroga se le conoce con varios nombres: “Trabajo prehispánico, de 

tierras naturales, o también trabajo mugroso; para nosotros es el trabajo tradicional 

de Quiroga, es el emblema de Quiroga, a nuestra familia nos gusta decirle el traba-

jo prehispánico” (Familia Anita, entrevista, 2025).

Maderas empleadas

Por lo regular, las bateas de madera ya vienen labradas por otros artesanos de 

distintas comunidades y se las venden en blanco o color natural a los artesanos 

de Quiroga. Las maderas usadas para hacer las bateas son ligeras. Casi siempre 

de Tzirimu (sirimo o tilia platyphyllos), de la familia del abedul (betula), aliso o aile 

(alnus), fresno (fraxinus) y colorín de semillas rojas (erythrina coralloides).

El aile (tepamu blanco) o aliso (alnus) tenía demanda hasta escasear; las ba-

teas grandes son vendidas a los maqueadores, pero ya son pocas las que se pro-

ducen debido a la deforestación.

Puede ser cualquier madera, pero la que tenemos aquí en Michoacán es la de pino (pinus sylvestris) 

y es la más económica; nos la traen de San Miguel Charahuén, San Juan de Viña, Sevina, Tacám-

baro, Capacuaro, también por mil cumbres. Pero se acabaron también los bateyeros. En San Mi-

guel Charahuén siempre ha habido personas que sacan las bateas y en Zirahuén, pero como aquí 

fueron los que iniciaron y fueron los que se regaron y los enseñaron, aquí ya no hay quien tumbe 

el pino y saque la batea, ya no hay. Yo no saco batea (José Antonio Anita Mejía, entrevista, 2018).



12

A
ño

 v
iii, nú

m
e

ro
 15 / ju

lio
-d

icie
m

b
re

, 20
25

Dialogos de campo/Estudios

José Antonio Anita Mejía decoraba la batea, cuyo insumo de madera lo tenía 

que adquirir con otros artesanos; tiene que encargarse de San Miguel Charahuén 

y Sevina, donde hay árboles limpios y libres de nudos.

En luna nueva se va al cerro a buscar árboles que tengan el palo suavecito y húmedo para la 

talla de las bateas; se le quitan las tecatitas para calarlo, si tiene las dimensiones necesarias 

y la madera labrable, entonces cortan ese árbol y lo seccionan en varios troncos para sacar 

varias bateas, que tallan en el cerro para trasladar únicamente las bateas que se alcancen a 

realizar durante el día (Espino y Garrido, 2023: 93).

Preparado de la madera

Las bateas regularmente son ovaladas o redondas, no son planas, sino cóncavas, 

como recipientes abiertos; algunas de ellas son grandes, como de un metro de 

diámetro, pero ante la tala inmoderada en Michoacán, se vuelve difícil que los 

Imagen 4. Labrado natural de la batea en madera, 2018.

Foto: Leticia Cervantes



13

A
ño

 v
iii

, n
ú

m
e

ro
 1

5 
/ 

ju
lio

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
0

25
Dialogos de campo/Estudios

artesanos puedan hacerlas de ese tamaño y recurren a emplear las medidas de 

cuarenta, sesenta, ochenta, medio metro: “Se aprende a manejar el hacha, sierra y 

el compás para trozar los troncos de madera, a desbastar con la azuela y afinar la 

pieza con el garlopin” (Espino y Garrido, 2023: 93).

En Pamatácuaro, municipio de Los Reyes, durante la fiesta del Corpus, cele-

brada en los primeros días de junio, hacen un concurso de elaboración de bateas. 

Ahí, por ejemplo, el proceso comienza con la elección del tronco del árbol, se corta 

y extrae una porción (tipo tajada, llamada tocón); puede ser de noventa, setenta o 

treinta centímetros de largo y un ancho de treinta a cincuenta centímetros. El arte-

sano comienza a hacer el trazo de la forma de la batea; unos la diseñan con lápiz, 

otros la hacen a pulso con la azuela, le dan golpes para huequear la madera, la 

afinan hasta conseguir la pieza; varía el tamaño de acuerdo con el pedazo extraído 

del tronco del árbol. La batea se forma según el deseo o el pedido del mercado; 

puede ser ovalada o redonda. Para lograrlo, utiliza distintas posturas corporales; 

regularmente se encuentra sentado o encorvado para cavar la madera y le da el 

toque necesario, le transmite forma en cada golpe, según la fuerza y la dirección 

del movimiento del artesano.

Luego ponen a secar las piezas en la sombra y donde no les dé el aire para que 

no se abra la madera, cuando ya están listas, se lijan.

Aquí el proceso, por ejemplo, esta batea primero tiene que lijar a mano y eso es lo que todavía 

le da más valor, que sea a mano, rústico y resanar; tenemos que secar en sombra, después 

pasamos a maquearla, lisarla y pintarla, van diferentes días, por ejemplo 12 días, ya entre 

toda la elaboración, pero el trabajo es diario. Hay que resanar y después lijar con lija gruesa 

y después lija delgada, no la puedo dejar así, hay que maquearla por dentro, es pura tierra 

con aceite y gapan, luego de ahí le damos una breve lijadita y luego ya le echamos el barniz, 

ese que le digo, la fórmula secreta, esa que no la hemos tocado; mi trabajo es de ocho a diez 

horas diarias (José Antonio Anita Mejía, entrevista, 2018). 

Para que la batea sea duradera, el secado debe hacerse lentamente, mante-

niendo una observación constante. Si no está bien seca, la madera se agrieta y la 

batea rechaza el maque: 



14

A
ño

 v
iii, nú

m
e

ro
 15 / ju

lio
-d

icie
m

b
re

, 20
25

Dialogos de campo/Estudios

Se lija la pieza que se va a trabajar, luego se le colocan capas de color natural (tierras) y de 

ajé, que sirve como fijador. Tras días de secarse, se comienzan a raspar flores y animales con 

la espina de huizache. Finalmente, las figuras trazadas se colorean con pigmentos naturales 

y se pulen (Castillo, 2025: en línea).

Fondeo de las bateas

Para maquear una batea, primero se lija la pieza, se resana, se vuelve a lijar, se em-

badurna el fondo hasta que queda brillosa; después se entresaca para realizar el 

dibujo, se pinta o rellena de diferentes colores, por último, se barniza o alisa hasta 

quedar brillosa y se protege con una resina.

El maque es el esmalte con el que se decora con la técnica del bruñido, incrus-

tado y pintado. Prácticamente untan con la mano el polvo de la pintura y una grasa 

o aceite en la parte trasera de la batea; puede ser de un solo color —naranja, rojo, 

rosa, verde— que llega hasta la boca de la pieza, después alisan la cara o parte de 

enfrente de la batea en color negro: “Se refiere a una mezcla pastosa de ajé (aceite 

de insecto) o de linaza o chía, que al secarse se endurece y ofrece una superficie 

resistente y lustrosa” (Castillo, 2025: en línea).

Cabe mencionar que esta técnica hace referencia al procedimiento de untar, 

cubrir, alisar con polvos o tierras de colores y grasa sobre un objeto, utilizando los 

dedos o las palmas de las manos. 

Emplean tinturas naturales de rocas, tierra, animales, maderas e insectos; por 

lo regular las muelen con el metate para obtener el polvo de color. “La técnica de-

corativa consiste en embadurnar uniformemente con la palma de la mano capas 

de aje (insecto) y tierras llamadas sisa (combinación de aje, aceite de semilla de 

chía y tierras pulverizadas) sobre la batea” (Acosta, 2013: 24).

Lo primero que se hace es dar el primer barniz, y dado, seco y dispuesto, se abren las labores 

a punta de acero o buril, dibujando las figuras, misterios o países que quieren, y después van 

embutiendo los colores, con la división, proporción y correspondencia que ha menester la 

obra. Hacen excelentes escritorios, cajas, baúles y cestones, tecomates y vasos peregrinos, 

bateas, jícaras y bufetes, con otras muchas curiosidades (Rea, 1945: 15).



15

A
ño

 v
iii

, n
ú

m
e

ro
 1

5 
/ 

ju
lio

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
0

25
Dialogos de campo/Estudios

Aunque cada artesano hace el fondeo del esmalte según su propio gusto, es 

decir: opaco (mate) o brilloso (barnizado) a base de pigmentos y aceites de insec-

tos, que sirven para dar brillo y solidez a las obras (Castillo, 2025: en línea).

De acuerdo a datos históricos de Rubén Aguilar Calderón, cronista e histo-

riador de la ciudad de Quiroga, los colores de tierra que más se utilizaban eran: 

mimacuta (café oscuro), tepushuata (blanco), ihuetach (amarillo), charanda (rojo) 

(Aguilar, 2025: en línea).

La tierra que traían del cerro se majaba y se colaba para molerse con acei-

te de linaza en unas piedras especiales, totalmente lisas; para el fondo negro, 

como base para decorar la batea, uno de los métodos era juntar el humo del 

ocote u otro combustible, pero el que se conoció por los años cuarenta consistía 

en colocar un aparato con petróleo bajo un comal de barro donde ardía hasta 

consumirse, quedando acumulado el finísimo humo adherido al comal de don-

de con una salea de cordero se extraía a una batea, revolviéndose con la tierra 

negra y aceite de linaza para molerse. También se habla de que los colores eran 

diluidos en aceite vegetal y mezclados después con brea y trementina derretida 

al calor, para que el color lo mantuviera líquido (Pedraza, 2012). Al aplicarse en la 

batea, quedaba un negro intenso donde lucían con esplendor las guías de flores. 

El último toque en el maque era pulirlo con la palma de la mano, cargando más 

la bola de la muñeca, porque en estos casos la piel humana es el mejor pulidor. 

Todo era creatividad del artesano bateyero. Muchos artesanos hacían sus pin-

celes con pelos de perro, a los que con frecuencia se les veía trasquilados por 

las calles del pueblo; otros se hacían con pelos de animales del campo (Aguilar, 

2025: en línea).

Regularmente, los artesanos elaboran su trabajo en los hogares; en la casa 

de la familia Anita trabajan en un segundo piso, pero de igual manera en la planta 

baja cuentan con mesas cuadradas de madera o metal, al igual que las sillas don-

de se sientan; no usan máquinas, ya que todo el proceso para elaborar una batea 

es a mano. En el hogar de la familia Anita trabajan tres personas: dos hijos de don 

Antonio y su esposa, cada uno con su mesa donde colocan sus instrumentos y 

herramientas para trabajar, y a los costados se encuentran piezas terminadas para 

vender o entregar por encargo.



16

A
ño

 v
iii, nú

m
e

ro
 15 / ju

lio
-d

icie
m

b
re

, 20
25

Dialogos de campo/Estudios

Las pinturas de la decoración

El conocimiento del empleo de los antiguos materiales se está perdiendo entre los 

artífices, y ese contenido es parte de la historia del arte mexicano. Los artesanos 

de la batea se muestran poco dispuestos a revelar su técnica al público. 

José Antonio Anita Mejía, por ejemplo, solo enseñó el secreto del preparado 

de los materiales a sus hijos y en el momento de la entrevista no se visualizaba 

compartiendo su conocimiento a otros artesanos de su comunidad, a pesar de 

estar consciente de que la técnica tradicional iniciaba su proceso de pérdida en 

Quiroga.

Nosotros todavía conservamos las pinturas tradicionales para el maque; muchas veces pien-

sa la gente que no trabajamos todavía lo original, esos polvitos hay que molerlos, son unos 

polvitos muy finitos, hay que molerlos en un metate para que queden bien suavecitos, mane-

jables. Es todo lo que es el trabajo de la batea, son pinturas originales. Yo a veces he tenido 

controversias con personas, por ejemplo, en los concursos a nivel nacional, que me dicen 

Imagen 5. Embadurnado del fondo de la batea, 2021.

Foto: Fernando Rosales Valenzuela



17

A
ño

 v
iii

, n
ú

m
e

ro
 1

5 
/ 

ju
lio

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
0

25
Dialogos de campo/Estudios

porque he salido varias veces a México y ahí en Uruapan, alguien decía que mi trabajo no 

era el original y, como ahí teníamos que hacerlo, lo hicimos, llevamos las tierras para moler, 

colores molidos, colores sin moler y todos los materiales que necesitamos; ahí se los demos-

tré, porque hubo un concurso nacional y me dijo la que me estaba apuntando que le habían 

dicho que no usaba la técnica original y le dije: Vamos por partes, ahorita le traigo los terrones 

de la tierra y tierra molida, el aceite de linaza, el gapan, o sea que llevamos todo; usted vea si 

son polvitos y entonces le estuve enseñando todos los materiales que llevé e hice las cosas 

como lo tenemos que hacer para que la gente vea cómo se debe hacer (José Antonio Anita 

Mejía, entrevista, 2018).

La familia de don Antonio explica que para maquear los colores más tradicio-

nales y económicos son el rojo y el negro, porque aún en Quiroga hay tierra colo-

rada, y para sacar el color negro es también con material quemado de la madera: 

“la máquina saca el hollín del humo, se absorbe y ya se mezcla” (Familia Anita, 

entrevista, 2025). El uso de otros colores para el maque se vuelve más costoso; 

para ellos, su técnica principal es la mezcla de la diversidad de tinturas para lograr 

ciertos colores y combinar los mismos a la hora de pintar las flores.

El aje, tepútzuta, igüetakua, añil (vegetal), hollín (polvo de humo), tierra de cha-

randa y tierra de colores, tal vez no vuelvan a usarse y queden en el recuerdo, 

abandonados: el metate, cernidor, rayador, sacabocado, compás, lijas, papel de 

china, estopa, mesa y taller donde se molían las tierras para la pintura (Acosta, 

2013: 111).

Desde los tiempos anteriores a la conquista se usaban dos materiales combi-

nados; la tepútzuta, que es como una roca blanca y caliza, además, el aje (llaveia 

axin axin), que es un insecto nativo de estas tierras, “un hemíptero parásito de es-

pecies de árboles del bosque tropical seco de México y Guatemala. Las hembras 

producen extractos grasos utilizados por el hombre desde tiempos prehispánicos” 

(Suazo, Gortari y Benítez, 2013: 1). “Consideramos elementos mesoamericanos los 

siguientes: Bastón plantador de cierta forma (coa) [...] cultivo de chía y su uso para 

bebida y para aceite de dar lustre a pinturas; cultivo de maguey para aguamiel, 

arrope, pulque y papel” (Kirchhoff, 2009: 8).

Tata Antonio Anita compartió que la pintura que usaba se apegaba al conoci-

miento que tuvo de sus abuelos. La preparaban con aceite de linaza, azul de Pru-



18

A
ño

 v
iii, nú

m
e

ro
 15 / ju

lio
-d

icie
m

b
re

, 20
25

Dialogos de campo/Estudios

sia, ajos y pan blanco; todo lo cocían en una olla de barro, con esta mezcla pintan 

la batea. “En Michoacán se utilizan pigmentos o colores naturales que se extraen 

de minerales, animales y plantas, como el añil, la grana cochinilla, cempasúchil y 

dolomía; se trabaja sobre madera y bules con ayuda de un aceite ‘aje’, axin (insec-

to) o chía” (Acosta, 2013: 12).

Con el tiempo, el maque se fue aplicando a otros objetos, que no son las ba-

teas, para expresar motivos ornamentales diversos sobre esas superficies. En Qui-

roga, la batea original se caracteriza por el dibujo de las flores silvestres u orna-

mentales llamadas dalias. El artesano recordó cómo inició desde pequeño, con el 

trabajo en el dibujo y pintado de las flores, diseño que ha conservado desde que 

él recuerda y que realizaba con los tintes naturales, materiales que pueden durar 

más de cien años. “Pixa y Comex han venido a que les digamos los secretos, pero 

son secretos que conservamos nosotros y no los décimos” (José Antonio Anita 

Mejía, entrevista, 2018). 

El añil proporciona el color azul, la grana cochinilla los tonos rojos, el cempasú-

chil el amarillo, la charanda el rosado, tierra o polvo el blanco, hollín el negro, otras 

rocas, tierras y minerales dan otras tonalidades:

No necesitaron de maestros para aprender a tintoreros, que hasta hoy no igualan los tintes 

de España que con grana se dan, a los que ellos hacen con yerbas y tierras; el color negro 

con que dan los maques, hasta ahora no han podido imitarlo los españoles, y no es más que 

una poca de tierra en polvo que sobre un aceite que ellos hacen espolvorean, tan fino, que 

dejan atrás al ébano y no le iguala el más primo azabache de la Europa; es tan terso, que 

siendo sumamente negro, vuelve como si fuera espejo cristalino el objeto que se le propone 

(Escobar, 1970: 35).

Las bateas se lijan primero y se resanan; luego, para maquearlas, con una es-

topa o trapo de algodón se les unta una capa de polvo del color que se elija; des-

pués, se les unta el aceite o la grasa, que se pone con un dedo en varias partes 

de las piezas; se desliza la mano, se talla en forma lateral o circular y se pone otra 

capa de polvo hasta que queda la pasta lisa sobre las bateas y se dejan secar una 

semana.



19

A
ño

 v
iii

, n
ú

m
e

ro
 1

5 
/ 

ju
lio

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
0

25
Dialogos de campo/Estudios

Diseño de las flores
Antes de pintar una batea ya maqueada, se preparan los colores primarios; des-

pués se mezclan las pinturas para obtener colores secundarios (según el artesano 

desee utilizar) como el blanco, azul, amarillo, rojo, negro, marrón, verde, morado, 

rosa, anaranjado, etc. Posteriormente se hace el dibujo de las flores; puede ser con 

la pata de cabra, que es un objeto cortante con el que se retira el maque forman-

do la figura, imagen o dibujo. También pueden ser dibujadas a pulso con el pincel 

directamente, sin cortar el fondo del maque, como es la técnica de Quiroga.

Al inicio se hace una bola o círculo y se rellena con el pincel plano; sobre ese 

color, como el rojo, los artesanos siguen dibujando los pétalos de las flores con 

otro color que combine o agrade a la vista. Por último, sombrean o pintan luces a 

las flores, tallos, hojas, follaje y guías. Las flores que pintan son nombradas: dalia, 

china, gajo, cuadrada, sencilla, piecito, tres hojitas, lágrima, amapola y mascotas 

(margaritas); el tallo (rayado), brotes, peras, hojas, follaje y enredadera o guía para 

unir los ramos de las flores; y los puntos (pringas), ojillos (un pétalo), líneas, comillas 

—que son adornos bicolores, especialmente amarillo y verde—. Los pétalos de las 

flores se pintan de afuera hacia adentro; el color puede ser sencillo (solo el blanco) 

o bicolor (azul y blanco).

Imagen 6. Polvo obtenido de las piedras y aceites para maquear.

Foto: Museo de la Huatápera de Uruapan



20

A
ño

 v
iii, nú

m
e

ro
 15 / ju

lio
-d

icie
m

b
re

, 20
25

Dialogos de campo/Estudios

Hay flores de tres, cuatro, cinco o más pétalos. Se busca pintar con simetría, 

los artesanos reparten el espacio entre las flores, ramos, follaje, hojas y guías. Las 

flores y los ramos son de diferentes tamaños y colores, se puede pintar la batea 

entre una o varias personas, pero es recomendable que sea una, solo que algunos 

artesanos se emocionan y en el proceso dicen: ¿y si le combinas esta otra flor? así 

la realizan. Eso algunas veces embellece mejor el trabajo.

Por lo regular, pintan en el centro un ramo de flores, de ahí se van dibujando los 

demás elementos, siguiendo un patrón circular; añaden unas grecas, conocidas 

como cadenas, cordones, eslabones o encerraditos nombrados, a su vez: pluma, 

infinito y maya.

El centro de la batea es como un ramo de flores que se le entrega a una novia; 

lo demás son guías circulares de todo tipo de elementos de la naturaleza que 

resaltan su belleza. Las pinturas representan a la naturaleza, en ella se inspiran, la 

plasman, aprecian y admiran.

Por último, se pinta la boca de la batea —que es el anillo circular del diámetro—, 

lo adornan con pétalos de diferentes colores, los cuales se dibujan encontrados.

Los trabajos no se corrigen para que no queden manchados, pues tienen que 

quedar a la primera. Por eso, la mano debe tener soltura, abaniqueo, destreza, 

práctica y experiencia.

Don Antonio pensaba que el diseño de las flores en las bateas de Quiroga 

era antiguo. Este artesano elaboraba desde cero cada una de sus piezas: lijaba la 

batea, maqueaba la madera —este paso consiste en embadurnar el fondo de la 

batea con el color escogido—, preparaba con pigmentos naturales las pinturas de 

distintos colores para realizar la pintura a mano alzada o a pulso, diseñaba y pinta-

ba cada detalle de las figuras con maestría hasta que quedaban brillosos como el 

barniz para entregar resultados espectaculares. 

La técnica más común es el rayado, donde el artesano traza y recorta el dibujo con la ayuda 

de una espina de huizache. La técnica de lujo es el dorado, que se trabaja a base de la prepa-

ración de colores amarillos aplicados con pincel. También se puede realizar con hoja de oro y 

plata, que se pule (Castillo, 2025).



21

A
ño

 v
iii

, n
ú

m
e

ro
 1

5 
/ 

ju
lio

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
0

25
Dialogos de campo/Estudios

En Pátzcuaro hay unas piezas grandísimas que tienen más de 200 años. Y que yo recuerde, 

siempre han mantenido esta decoración, las bateas, las flores de dalia; siempre me ha gusta-

do mi trabajo, Dios me ha dado el don de hacer en las bateas orquídeas, girasoles, alcatraces, 

entonces alguien me dijo: Nunca mezcles lo que ya es una herencia, lo que es una historia, 

con trabajos de estos; por eso me dicen a mí: Oiga, ¿usted me puede hacer esto? Lo puedo 

hacer, pero solo en una obra que a ti te guste, pero no lo voy a hacer en una batea; en un 

mueble se le puede hacer, pero si él quiere; yo me dedico a la pura flor, entonces esa imagen, 

pues yo la mando hacer porque es para un estandarte o la cruz; el estandarte de Don Vasco 

ahí está. ¿Por qué tenemos a Don Vasco? Porque fue el que nos organizó a su manera en 

estos trabajos (José Antonio Anita Mejía, entrevista, 2018). 

¡No! No dibujamos, nos vamos directamente con el pincel, agarramos el pincel y a la 

mitad le ponemos un color y a la otra de otro y le damos la vueltecita, pero hay que saber que 

no se mezcle y hay que saber que el pétalo quede derechito o uno de los pétalos, y esa fue 

una de las cosas que le dije, que no es fácil, ya que es una técnica para que los colores de las 

Imagen 7. Homenaje a Tata Vasco de Quiroga, 2018.

Foto: Leticia Cervantes



22

A
ño

 v
iii, nú

m
e

ro
 15 / ju

lio
-d

icie
m

b
re

, 20
25

Dialogos de campo/Estudios

florecitas no se mezclen y no se enchuequen. Por eso no es fácil; yo mi respeto para el oro y 

para el maque; esto es al puro tiento; si no sabes los pétalos, se les mezclan y enchuecan; no 

puede quedar a la perfección, porque esto es hecho a mano, no es como el periódico que 

todo sale igual. Siempre se han usado los mismos colores para las dalias, solo cambiamos 

los ramos; con mi don superé a mi padrino, a mis hermanos y tuve un don de Dios y manos 

mágicas (José Antonio Anita Mejía, entrevista, 2018).

Algunos artesanos no pintan con pincel y utilizan la técnica del rellenado con 

los polvos de colores. “El decorado consiste en dibujar sobre la pieza los diseños 

con una herramienta punzo cortante llamada ‘pata de cabra’, [se resaca o huequea 

el maque]; después, con pinceles y a pulso, se rellena con los colores elegidos” 

(Acosta, 2013: 24).

Cuando ya está pintado y seco el fondo de la pieza, se le raspa con la pata de 

cabra para dibujar las flores, hojas, figuras que el artesano desee; se va haciendo 

por partes, solo se resaca lo que va a ser pintado o incrustado de un color, se le 

unta la tierra molida para rellenar la figura del pétalo u hoja, se talla o flota con 

un trapito, estopa o con la mano hasta dejarla bien lisa, brillante, barnizada (para 

conservar la apariencia original), se deja secar por una semana y se continúa hasta 

que queda completo el dibujo o la imagen.

Imagen 8. Elaboración del dibujo, Centro Cultural Fábrica de San Pedro, Uruapan.

Foto: Fundación Javier Marina



23

A
ño

 v
iii

, n
ú

m
e

ro
 1

5 
/ 

ju
lio

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
0

25
Dialogos de campo/Estudios

Decoración de las bateas

Las bateas decoradas son de tres tipos: pintadas de maque, de colores naturales 

incrustados y las de pintura industrial. Las de maque son artesanías reconocidas 

en Quiroga, Uruapan, Peribán y Pátzcuaro. En Peribán, denominadas Peribanas, y 

en Uruapan, trabajos en maque, donde también realizan huajes, jícaras y bateas. 

“Las materias primas provienen de diferentes lugares, como la dolomita de Gue-

rrero, el aje de Chiapas, la grana de Chiapas, semilla de chía de Acatic, guajes de 

Nocupétaro, Apatzingán y Carácuaro” (Acosta, 2013: 115).

“Yo no saco batea, solo sé decorarla con el maqueo desde que se comienza: 

resana, lija, maquea y pinta, todo el proceso que le da el valor; nosotros somos los 

que le damos la vida a la batea” (José Antonio Anita Mejía, entrevista, 2018).

La aplicación de los colores en la pieza se va haciendo uno por uno y se dejan 

secar por una semana cada cual, lo que hace que se lleve mucho tiempo el termi-

nado de una batea (Acosta, 2013: 157).

Imagen 9. Maqueado y pintado de bateas, 2018.

Foto: Leticia Cervantes



24

A
ño

 v
iii, nú

m
e

ro
 15 / ju

lio
-d

icie
m

b
re

, 20
25

Dialogos de campo/Estudios

La técnica del maque es una tradición que ha perdurado más de 500 años. 

Los objetos producidos bajo el proceso original del axe, dolomita, aceite de chía, 

empleados por purépechas en sus diseños. Algunas son piezas de museo dignas 

de admiración y bien remuneradas, que no serían posibles sin los materiales: “La 

piedra llamada tepútzuta y tierras colorantes; las herramientas pata de cabra o 

rayador, el metate, el compás, cernidor, lijas, papel de china, tela o estopa, reci-

pientes de plástico y vidrio para guardar los pigmentos” (Acosta, 2013: 12).

El trabajo de la decoración de las bateas es una herencia, en el caso de An-

tonio Anita, las ideas que tenía en su mente desde niño se conservaron en los 

dibujos y colores que combinaba, hasta tener como resultado una hermosa batea. 

Logró hacer de las piezas grandes un trabajo valioso y lo protegía con una resina 

para perdurar su estado.

El uso de las bateas

Las bateas se utilizan para entregar la ofrenda en misa, donar vino, hostias y fruta, 

llevar el ajuar —lo que visten los bautizados, novios, confirmados—; además de 

para entregar los agradecimientos —que consisten en piezas de pan y fruta para 

los padrinos—, servir la comida en una fiesta, preparar la masa del pan, guardar 

alimentos y semillas, lavar ropa; o como “unidad de medida” y peso, comedero y 

bebedero de animales. 

“Aquí antes las regalaban para si usted iba a ser madrina, ahí le tenían que 

llevar lo que le correspondía al ahijado o para bailar la fruta, bailar el pollo o para 

desfilar ahorita o para los bailables, para las ofrendas, para todo eso” (José Antonio 

Anita Mejía, entrevista, 2018). 

En algunas comunidades indígenas entran bailando a los salones de fiesta con 

bateas llenas de regalos para los novios: ropa, cobijas, trastes, utensilios de cocina, 

herramientas del campo y botellas de vino. Tambien son usadas de manera cere-

monial, para llevar el vestido, ropa, zapatos, corona, peluca, capa, elementos de la 

indumentaria propia de una imagen religiosa que estrena o le ponen vestimenta 

nueva cada año en su celebración festiva. 

Las bateas se portan en las danzas tradicionales por las muchachas dedicadas 

a este arte, se llevan con flores en las procesiones, con los santos al pasar por las 



25

A
ño

 v
iii

, n
ú

m
e

ro
 1

5 
/ 

ju
lio

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
0

25
Dialogos de campo/Estudios

calles, se ponen como recipiente para la limosna de los santos. Como elemento 

ornamental, se usan de frutero sobre la mesa del comedor, algunos las cuelgan 

en las paredes de la sala, portales o pasillos; las llevan como objetos llamados 

“recuerdos” de Quiroga, regularmente decoradas con paisajes, flores, frutas y ani-

males del lago de Pátzcuaro. Es utilizada como plataforma de mesa.

De acuerdo con Schiffer, la batea es un objeto que tiene un contexto sistémi-

co porque participa de un conjunto de comportamientos expresados en distintos 

rituales y quehaceres que manifiestan los saberes humanos en un espacio deter-

minado (Schiffer, como se cita en Acosta, 2013: 38).

Estado actual de la producción de bateas

E El oficio de maquear bateas está en riesgo en las comunidades de Quiroga y 

Peribán (actualmente en rescate). En 1943, por la erupción del volcán Paricutín, 

las bateas llamadas “peribanas” se dejaron de elaborar. El 4 de julio de 2011, un 

grupo de personas tomó el proyecto de recuperación, con asesoría del profesor 

Mario Efrén Blanco Guillén († 2020). Pasados los años, el grupo de 30 personas y la 

enseñanza del maestro artesano originario de Uruapan, Juan Valencia Villalobos, 

han dado vida de nueva cuenta a este oficio, caracterizándolo como identitario y 

de orgullo para el pueblo de Peribán. 

No obstante lo anterior, en Quiroga, el oficio está en riesgo, ya que son dos fa-

milias las que manejan la técnica tradicional y el aprendizaje del oficio únicamente 

se ha centrado en las mismas.

Sí, era lo más fuerte de Quiroga y se extendió por su artesanía original, todavía lo hacemos; 

es la única batea de nuestros antepasados que le ha dado la vuelta al mundo, por esa 

batea; en ese tiempo todavía en los años sesenta había como 100 pintores y ahorita en la 

actualidad los que estamos trabajando de manera original, nada más yo y un hermano, que 

trabaja, pero ya con materiales de fábrica. Solo quedamos dos porque no es fácil enseñarse 

a este trabajo y mantener a la familia. Tengo un hijo y una hija y mi esposa; somos los que 

estamos manteniendo este trabajo vivo y sí me han pedido siempre las autoridades, como 

los exgobernadores de Michoacán Batel y Godoy, unas instituciones, que enseñe. Pero el 

miedo que tienen a uno es la competencia, que no paguen el trabajo, yo tengo que salir a 



26

A
ño

 v
iii, nú

m
e

ro
 15 / ju

lio
-d

icie
m

b
re

, 20
25

Dialogos de campo/Estudios

vender mi trabajo, porque aquí quieren bueno, bonito, barato y fiado (José Antonio Anita 

Mejía, entrevista, 2018).

Se dice que a los jóvenes poco les interesa aprender un oficio artesanal 

como el maqueado de bateas. Les gusta estar sentados y divirtiéndose con los 

celulares; los que trabajan se van a la construcción, al corte de aguacate, algu-

nos se van a la universidad o emigran hacia Estados Unidos de Norteamérica y 

Canadá.

La tala inmoderada es la causa principal de la contracción de este oficio. La falta de árboles 

con características y medidas adecuadas para tallar bateas de calidad limita considerable-

mente la provisión de materia prima constante para reactivar el oficio, un condicionante am-

biental al que se suman los bajos ingresos que se logran con la venta de las bateas, lo que 

desanima a los jóvenes de nuevas generaciones que se lleguen a interesar por ejercer este 

oficio (Espino y Garrido, 2023: 92).

Encuentro con otros maestros artesanos

Don Antonio tenía casi 60 años en el oficio cuando se encontró con la Xuaricha 

(muerte). Él pertenecía a un linaje de artesanos inigualables, hacían bateas y mue-

bles con la técnica del maque, piezas que se destacan con mucha presencia, esas 

sillas pequeñas, las cuales se elaboraban con sumo detalle y color. Era tanta su 

pericia, que no era necesario dibujar sus piezas con boceto, pues las pintaba en 

ese momento sin plantillas. Los artesanos saben reconocer las capacidades y ha-

bilidades de sus compañeros.

Decía que a los gobiernos nacionales y estatales les falta tomar más en serio 

a los artesanos, pues no cuentan con seguridad social, respaldo para salir a las 

diversas ferias nacionales y eso que van a representar a Quiroga y a Michoacán. 

“Da sentimiento el escaso apoyo que tienen. ¿Y quién me apoya?, nadie, entonces 

yo, que estoy haciendo más por el arte, por el amor al arte, no tengo nada, y re-

cuerda lo que le decían las autoridades en su momento” (José Antonio Anita Mejía, 

entrevista, 2018).



27

A
ño

 v
iii

, n
ú

m
e

ro
 1

5 
/ 

ju
lio

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
0

25
Dialogos de campo/Estudios

La gente que me conoce dice: —Don Antonio es un orgullo para Quiroga, don Antonio merece 

admiración y respeto y luego don Antonio, honor a quien honor merece; y ahora ya soy el pro-

motor del pueblo y ahora por donde quiera que vaya. Viajé a la frontera; por ahí me traía una 

unión, ahora que, por aquí, La Piedad, Jalisco, por donde quiera he andado representando a 

Quiroga. Ahora, no hace mucho que estaba peligroso y nadie quería venir y les decía: —Vayan 

a Michoacán, vayan no pasa nada, entonces, yo hablo de Quiroga, de la artesanía, vayan allá 

a Quiroga, miren hay cosas muy bonitas, las carnitas, tenemos cultura y tradiciones, gastrono-

mía; pero a ver quién dice toma, ahí va un apoyo (José Antonio Anita Mejía, entrevista, 2018).

En México y Michoacán falta reconocer, aprender y apreciar la riqueza artesa-

nal de las comunidades; que estas actividades y destinos sean valorados y trans-

mitidos a los jóvenes y niños para que no se pierdan.

Concursos regionales y nacionales

Entre los artesanos hacían sus charlas, sobre todo en los concursos nacionales, 

donde se encontraban los de Guerrero y Michoacán. Entre ellos comentaban que 

antes de la llegada de Don Vasco, ya se trabajaban los materiales para el maque 

y oro. “Platicamos ahí que, sin Don Vasco, no hubiéramos conservado esto que 

sabemos: la olla, guitarra, cobre y todo esto”, comenta el señor Antonio Anita y re-

cuerda que llegaban a la conclusión de que el obispo llegó a coordinar el trabajo 

artesanal que ya se tenía y sobre todo que defendió al indígena del yugo español. 

Para don Antonio, de los conocimientos ancestrales, uno de los principales fue la 

batea.

Ahí en Uruapan, por ejemplo, platicaba toda la gente: primero fue el maque, no 

que el oro, que esto y lo otro; yo, como no estoy preparado, no sé muy bien expre-

sarme y levanté la mano, les dije: 

Miren, yo les voy a decir una cosa, primero fue la batea de Quiroga, porque les dije, el hecho 

es que las guarecitas (mujeres) que estaban en la inauguración, ¿qué es lo que llevaban bajo 

el brazo?, ¿qué es lo que representa a nosotros a nivel mundial?, pues la batea de Quiroga, 

las que estaban cantando bien bonito tenían la batea de Quiroga y ahí fue donde me dieron la 

razón (José Antonio Anita Mejía, entrevista, 2018).



28

A
ño

 v
iii, nú

m
e

ro
 15 / ju

lio
-d

icie
m

b
re

, 20
25

Dialogos de campo/Estudios

Homenajes y reconocimientos de don Antonio Anita 

Con más de 60 años de trayectoria artesanal, don Antonio acumuló muchas expe-

riencias; su obra fue apreciada por mexicanos y extranjeros, incluso en el Vaticano 

tienen piezas de su creación. Durante su vida artesanal elaboró bateas, muebles, 

petacas, cruces, entre otras piezas. En vida recibió homenajes en la Casa de los 

Once Patios, museo de artes e industrias populares en Pátzcuaro. Él nunca espe-

raba homenajes, recuerda esas experiencias.

Yo nunca esperé ese homenaje en los once patios y museo de artes e industrias populares, 

yo nunca lo esperé, nomás me dijeron: —¿Sabe qué, don Toño? —había como tres viejitos—, 

llévese tres o cuatro, yo los pago, va a haber un pequeño convivio. Órale…, él ya había invitado 

a otras personas y nos veríamos más tarde. Yo fui y vi que estaba una bola grande de personas 

y dije: —Ay, qué caray. Y dicen: —Ahí viene. Y volteé para atrás y dije: —pues ¿quién viene? Ya 

estaba el gobernador ahí, era Tinoco, estaba Juan Soler y unos que estaban filmando una pe-

lícula de Santa Fe de la Laguna. Yo no sabía que era un homenaje, entonces que le diera unas 

tijeras al gobernador y otras a mí; allá adentro estaban las cámaras y unas piezas grandes, me 

jalaban para allá y para acá, los artistas también y qué bonito —¿Y esto pintó usted?, pues sí. 

(José Antonio Anita Mejía, entrevista, 2018).

Artesanías de Quiroga

Se maquean mesas, sillas, trasteros, marcos, joyeros, servilleteros, todos de dife-

rentes tamaños, unos para uso cotidiano y otros para adornar como recuerdos de 

Quiroga.

Don Antonio Anita siempre vivió en la población de Quiroga y pertene-

cía al barrio del Calvario. Se consideró de origen purépecha desde que él se 

acuerda.

Mire, antes aquí en el barrio, según dicen, este barrio pertenecía a Santa Fe de 

la Laguna, que era el sexto barrio, me dice la gente de edad. ¿Si yo no sabía eso? 

¿Si había gente que hablaba en purépecha? Y es lo que me dicen a mí ¿Por qué no 

me enseñé el purépecha? (José Antonio Anita Mejía, entrevista, 2018)



29

A
ño

 v
iii

, n
ú

m
e

ro
 1

5 
/ 

ju
lio

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
0

25
Dialogos de campo/Estudios

La comunidad indígena del Calvario, en su mayoría formada por artesanos bateyeros, salían 

muy temprano de sus casas llevando tortillas, frijoles, cebollas, chiles, sal y las escasas he-

rramientas que tenían para elaborar las bateas en el monte durante 2 o 3 días. Esto hacían 

desde años inmemorables y aún por los años 60s, en la quietud del monte se escuchaba el 

hachar de los bateyeros. Una vez completando su carga, bajaban nuevamente para continuar 

en sus casas el proceso del maqueo de las bateas. Los que tenían su burrito en ocasiones se 

traían los troncos de pino arrastrando para fabricar las bateas en el patio de su casa y en los 

solares. En las banquetas empedradas del Calvario se veían tendidas las bateas hasta que se 

secaban; las que se rompían con el sol eran parchadas con tatzingueni, un pegamento elabo-

rado con los camotes de la orquídea silvestre que conocemos como Corpus; se partían y se 

ponían al sol, ya secos, se molían humedecidos con agua, y se aplicaba esta pasta de lo más 

resistente que puede haber (Aguilar). 

Desde niño, don Antonio Anita recordaba que Quiroga era reconocido como 

pueblo artesanal, sobre todo en la decoración de bateas, pero también se han 

desarrollado otros oficios en la población.

Pues lo más fuerte era la batea y después vinieron, por la misma gente, una especie de ba-

teas, pero con figuras de pescado, con figuras de sandías y todo eso, pero ya fabricadas con 

madera de aile, madroño, tepamu y de madera de pino. Después un señor, eran como tres, 

que compraban toda la artesanía para exportarla y llevarla a México. Después se trajo tor-

neros, que torneaban cosas muy bonitas y aquí hacían como los trompos, yoyos, baleros, 

copitas, charolitas, así con sus copitas, su botellita; eso también le vino a dar mucha fuerza a 

Quiroga, pero eso fue mucho después, cuando yo lo conocí, yo ya trabajaba; pero lo nativo 

de este pueblo es la batea, es lo más, y una cosa de lo que más peleo ahorita, es que dicen 

Quiroga la capital mundial de las carnitas y la cuna de Don Vasco de Quiroga. ¿Dónde quedó 

la batea que tiene más de 450 años?, no tiene un reconocimiento; ya tienen más publicidad 

las carnitas.

Yo le digo a la gente estoy equivocado o estoy bien, yo voy a defender lo que me co-

rresponde, aunque me meta en problemas, pero no son problemas porque son cosas que 

yo he vivido y cosas que yo estoy defendiendo, mi trabajo. Entonces me dicen los políticos: 

—Tiene razón. Pues claro que tengo la razón, la batea es más vieja (José Antonio Anita Mejía, 

entrevista, 2018).



30

A
ño

 v
iii, nú

m
e

ro
 15 / ju

lio
-d

icie
m

b
re

, 20
25

Dialogos de campo/Estudios

El trabajo del decorado en Quiroga lentamente desaparece, porque pocos uti-

lizan la técnica tradicional; en los sesenta existían más de 80 artesanos, ahora solo 

dos familias y, además, escasez de madera para realizar la batea.

Ya no hay madera; hace quince días me trajeron unas que tengo allá afuera, como medio año 

pidiéndoles, porque ya no hay madera, hay piezas más grandes, como de 1.20 m. Y tengo un 

Facebook para que vea toda mi trayectoria, ya no puedo hacer más grandes porque ya no 

hay madera, ya no va a haber. Como le comentaba, estas bateas se van a otras naciones, por 

ejemplo, la vendo mucho en Pátzcuaro, me preguntan: —¿Cuánto vale? Y les digo: —15 mil 

pesos y las llego a dar hasta 12 mil pesos. Se van para Alemania, Francia, España y luego pien-

so cómo no se las di más caras. Yo preparo esas piezas para el Día de Muertos; viene mucho 

americano y de otros países, se van luego sobre las piezas esas.

Hay mucha gente que desconoce estos trabajos y dicen que estos trabajos ya son muy 

viejos y, bueno, yo las sigo haciendo y las sigo vendiendo y hay temporada que no alcanzo a 

hacer más (José Antonio Anita Mejía, entrevista, 2018).

En el hogar de don Antonio se encuentran bateas que pertenecieron a sus 

padres, por lo que existen muestras de trabajos de casi cien años, lo que da evi-

dencia que esta técnica tiene un origen antaño en la población de Quiroga.

Esas bateas son de mis antepasados, yo las tengo desde que yo tenía como unos 25 años; 

mire, aquí están dos. Uno de ellos tenía 90 años, se llamaba Ventura Valdovinos y el que está 

sentado se llamaba Guadalupe Rangel. Cuando yo comencé a trabajar, ellos ya no pintaban; 

en el homenaje yo me los llevé, porque fueron de los primeros pintores en el pueblo. Esas 

piezas, mire, vinieron unos señores de Ihuatzio. El señor tenía unos 85 años y la señora tenía 

80 y traían unas bateas antiguas y me dijeron: —¿Oiga?, traemos estas bateas, que se nos va 

a casar el nieto más chico y se las queremos regalar. Les dije: —Ya están bien deterioradas, 

mejor les voy a dar unas nuevas por estas. Las tomé como historia (José Antonio Anita Mejía, 

entrevista, 2018).



31

A
ño

 v
iii

, n
ú

m
e

ro
 1

5 
/ 

ju
lio

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
0

25
Dialogos de campo/Estudios

Realización de la cruz maqueada para la visita del Papa Juan 
Pablo II a México

José Antonio Anita siempre realizó su actividad artesanal con amor, al igual que 

su pasatiempo como atleta. Desde niño se inició como corredor, disciplina donde 

obtuvo varias medallas y trofeos. Fue un hombre con un gran sentido de religio-

sidad y fe; incluso, lo invitaron a realizar la cruz para la celebración eucarística en 

la visita del Papa Juan Pablo II a Michoacán, misma que optó por quedarse y de la 

que realizó, confieza, 17 réplicas.

Aquí la tengo, sí, la verdad me hubiera gustado que se hubiera ido a Roma, pero ya está una 

en Roma, como una batea grande; al Vaticano se la llevó un señor para allá, que se la iba a 

regalar a Juan Pablo II cuando todavía estaba ese Papa. Después de que vino el Papa, vino la 

gente aquí.

—¿Es usted el que hizo la cruz para el Papa? 

—Sí señor.

—¿La tiene? 

—Sí. 

Imagen 10. Cruz del Vaticano. Homenaje a Anita en Casa de las Artesanías.

Foto: Casa de las Artesanías



32

A
ño

 v
iii, nú

m
e

ro
 15 / ju

lio
-d

icie
m

b
re

, 20
25

Dialogos de campo/Estudios

Ya me ponían en una forma, ya me ponían en otra y me hacían preguntas y todo eso (José 

Antonio Anita Mejía, entrevista, 2018).

En junio de 2020, en el contexto de la pandemia por COVID-19, don Antonio 

Anita falleció en Quiroga a sus 70 años. Se fue el artesano que dio presencia a 

su comunidad, aquel artesano que pintaba en la batea la flor cuadrada, la media 

flor, chinita y dalia. Se recuerda con la tradicional batea en la entrada de Quiroga. 

Siguen con su tradición su esposa y sus hijos Gabriel y Consuelo.

Conclusión

Por cuestiones económicas, en el año 1980 comenzaron a elaborar charolas de 

lámina conocidas como de fierro, pintadas con materiales industriales de aceite y 

tiner, con fondos blancos y decorados con diferentes dibujos, medios bustos de 

artistas, actores, personajes populares, paisajes urbanos y rurales.

Las empresas comenzaron a regalar charolas con el nombre de la marca, es-

lóganes publicitarios. La gente cambiaba fichas de refrescos, cerveza y envases 

de vidrio para obtenerlas. En la actualidad, es más barato comprar una batea o 

charola de lámina o de plástico de diferentes colores, medidas, precios, diseños, 

formas y bases ergonómicas. 

Algunos artesanos han optado por vender bateas de madera, pintadas y dibuja-

das con pintura industrial, barnices que hacen brillar las piezas con motivos de paisa-

jes de pueblos mágicos, la naturaleza local y con algunos oficios purépechas. Eso es 

para obtener ingresos de manera más rápida, hasta llegan a revender bateas imitadas.

Hay pocas personas que se esfuerzan en comprar bateas maqueadas por sus 

preferencias artísticas y laboriosas, elaboradas con materiales que se usaban des-

de la antigüedad, con el uso de técnicas heredadas por la cultura indígena en las 

que quedan impresas la intencionalidad, sentimiento y pensamiento de los artistas 

del maque. Son piezas en las que intervienen cadenas de producción artesanal, 

natural y manual, impregnadas de historias familiares y comunitarias.

El oficio de bateyero está en riesgo, así como la técnica del maque y toda la 

cadena productiva de tierras, polvos, pigmentos, insectos, maderas y demás ma-

teriales extraídos y manejados por distintas personas.



33

A
ño

 v
iii

, n
ú

m
e

ro
 1

5 
/ 

ju
lio

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
0

25
Dialogos de campo/Estudios

El cambio climático y el uso de suelo, deforestación, calentamiento global, 

efecto invernadero, sobreexplotación de los recursos naturales han provocado 

que la madera, insectos, tierras y materiales para hacer las bateas se escaseen.

Referencias bibliográficas

Acosta Ruiz, Marco Antonio (2013). El maque de Michoacán: su historia y produc-

ción en la actualidad. Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo 

/ Secretaria de Difusión Cultural y Extensión Universitaria / Exconvento de 

Tiripetío.

Aguilar Calderón, Rubén. Fragmentos de la historia de Quiroga. Información turísti-

ca del Estado de Michoacán, Artesanos y Artesanías de Quiroga. Recupera-

do el 20 de noviembre de 2025 en https://quirogamichoacanmexico.com/

historia/754-artesanos-y-artesanias-de-quiroga

Castillo, Sendy (mayo de 2014). Maque, la laca que embellece las artesanías de Mi-

choacán. México Desconocido. Recuperado el 06 de noviembre de 2025 en 

https://www.mexicodesconocido.com.mx/maque-laca-michoacan.html

Escobar, Fray Matías, (1970). Americana Thebaida. Vitas patrum de los religiosos 

hermitan̄os de nuestro padre San Augustin de la provincia de San Nicolás 

Tolentino de Michoacán. Balsal.

Espino Heredia, Alejandro y Eva María Garrido Izaguirre (2023). Bateyeros de Se-

vina: un oficio del cerro. En Eva María Garrido Izaguirre y Amalia Ramírez 

Garayzar (Coords.), Destinos. Etnografía de oficios tradicionales purépechas 

en riesgo. Meseta y Cañada de los Once Pueblos (pp. 91-108). Publicaciones 

UIIM.

Espinosa, Fray Isidro Félix de (1945). Crónica de la Provincia Franciscana de los 

Apóstoles San Pedro y San Pablo de Michoacán. Escuela de Estudios Hispa-

noamericanos.

Kirchhoff, Paul (2009). Mesoamérica. Sus límites geográficos, composición étnica 

y caracteres culturales. Suplemento de la revista Tlatoani 3. Recuperado 

en https://portalacademico.cch.unam.mx/materiales/al/cont/hist/mex/

mex1/histMexU2OA01/docs/paulKirchhoff_mesoamerica.pdf



34

A
ño

 v
iii, nú

m
e

ro
 15 / ju

lio
-d

icie
m

b
re

, 20
25

Dialogos de campo/Estudios

López, Marco Antonio y Margarita Rodríguez Morales (2005). Orígenes de las ar-

tesanías en Michoacán. Ethos Educativo 33; 88-100. Recuperado en https://

imced.edu.mx/Ethos/Archivo/33-34-88.pdf

Pedraza Calderón, Laura (2012). La tradición del maque en Uruapan, Michoacán: 

historia de una tecnología artesanal [Tesis de maestría, Centro de Estudios 

de las Tradiciones, El Colegio de Michoacán, A. C.]. Repositorio Colmich.

Rea, Fray Alonso de la (1945). Chronica de la orde de N. seraphico P.S. Francisco. 

Prouincia de S. Pedro y Pablo de Mechoacán en la Nueva España. Compuesta 

por el P. lector en Theología Fr. Alonso de la Rea, de la misma prouincia. Dedi-

cada a N.P. Christoual Vaz, ministro provincial de ella. Cimatario.

Restrepo, Eduardo (2018). Etnografía: alcances, técnicas y éticas. Fondo Editorial de 

la Universidad Nacional Mayor de San Marcos.

Suazo Ortuño, Ireri, Ek del Val de Gortari y Julieta Benítez Malvido, (2013). Redescu-

briendo un insecto extraordinario que desaparece: Llaveia axin axin. Revista 

Mexicana de Biodiversidad 84; 338-346.

UNESCO (6 y 7 de octubre de 1997). Simposio Internacional sobre “La artesanía y 

el comercio internacional: comercio y codificación aduanera”. UNESDOC Bi-

blioteca Digital. Recuperado en https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/

pf0000111488_spa 

UNESCO (octubre de 2003). El texto de la Convención para la Salvaguardia del Pa-

trimonio Cultural Inmaterial. UNESDOC Recuperado en https://ich.unesco.

org/es/convenci%C3%B3n


