[ESTUDIOS]



Bateas de maque en Quiroga
Magque bateas in Quiroga

Laura Leticia Cervantes Naranjo'

Manuel Ayala Meza?

En memoria de José Antonio Anita Mejia
In memory of José Antonio Anita Mejia
(1948-2021)

Resumen: La técnica artesanal del maque posiblemente
fue modificada por los espanoles en el tiempo de la coloni-

zacion de América; sin embargo, el término maque proviene

Palabras clave: batea maqueada, Keywords: maque batea, traditional
aprendizaje tradicional, oficio artesanal,  learning, craftsmanship, Quiroga.

Quiroga.

1 Es originaria de Michoacan, licenciada en Ciencias de la Comunicacion, con estudios de especialidad
en visualizacion creativa; maestria en Comunicacion y Tecnologia Educativa y doctorante en Estudios
Transdisciplinarios de la Cultura y la Comunicacion por el Instituto de Investigacion en Cominicacion y
Cultura (ICONOS). Fue directora de la radiodifusora cultural indigenista La Voz de los Purepechas, del
Instituto Nacional de los Pueblos Indigenas (INPI), y productora de materiales audiovisuales educativos
en el Centro de Cooperacion para la Educacion de Jovenes y Adultos en Ameérica Latina y el Caribe
(CREFAL). Es miembro permanente de los seminarios Informacion y Comunidades Indigenas e Investi-
gacion de Estudios de la informacion Sonora, ambos del Instituto de Investigaciones Bibliotecologicas
y de la Informacion de la Universidad Autonoma de México (UNAM). Actualmente es profesora investi-
gadoray coordinadora en el programa academico de la licenciatura en Comunicacion Intercultural de la
Universidad Intercultural Indigena del estado de Michoacan (UlIM).

2 Es licenciado en Lengua y Comunicacion Intercultural por la Universidad Intercultural Indigena de Mi-
choacan (UlIM), maestro en Planificacion de Empresas y Desarrollo Regional por el Instituto Tecnologico
Superior Purépecha y doctorante del programa de Ciencias para la Sostenibilidad e Interculturalidad de
la UlIM, misma institucion que le otorgo los diplomados en Herbolaria y en Lengua purépecha y en la
que ha laborado en el Departamento de Difusion Cultural, en el laboratorio de edicion de la licenciatura
de Comunicacion Intercultural, Servicios Escolares y la Coordinacion del plantel Kananguio. Sus temas
de investigacion e interes personal son los saberes y oficios tradicionales, la oralidad, la tradicion de los
pueblos indigenas, la comunicacion intercultural, la filosofia de la cultura, la antropologia medica, la
economia solidaria y el desarrollo local, endogeno, regional y sustentable.



de Arabia, que tuvo sus influencias en la peninsula ibérica y
fue sincretizado en México para nombrar a la técnica prehis-
panica del pintado, decorado e incrustado de objetos entre
los purépechas, donde los materiales para decorar provie-
nen de origen vegetal, ademas de los objetos o superficies
que serdn maqueadas, como el huaje, jicaras y bateas de
madera. El aprendizaje del oficio artesanal del maqueado se
da por tradicion familiar, para lo cual emplean distintas ma-
deras que en la actualidad son dificiles de conseguir debido
a la deforestacion. En el proceso se tiene cuidado del pre-
parado de la madera, uso de las pinturas naturales para la
decoracion; se mantiene el diseno propio de las flores y se
decoran al estilo de Quiroga. Estos utensilios poseen un uso
ritual, artistico, festivo y cotidiano. Es preocupante el estado
actual de la produccion, la transmision y sucesion del oficio
artesanal, pues los maestros artesanos cada vez son menos
y los pocos que quedan merecen apoyo y reconocimiento.
Abstract: The artisanal technique of maque was possibly modified by the Spa-
nish during the colonization of America. However, the term maque comes from
Arabia, which had its influences on the Iberian Peninsula and was syncretized in
Mexico to name the pre-Hispanic technique of painting, decorating, and inlaying
objects among the Purépecha people, where the materials for decorating come
from plant sources, as well as the objects or surfaces that will be maqueadas, such
as huaje, jicaras, and wooden trays. The craft of maqueado is learned through fa-
mily tradition, using different types of wood that are now difficult to obtain due to
deforestation. Care is taken in the preparation of the wood and the use of natural
paints for decoration. The design of the flowers is maintained and they are deco-
rated in the Quiroga style. These utensils have ritual, artistic, festive, and everyday
uses. The current state of production, transmission, and succession of the craft is
concerning. as there are fewer and fewer master artisans, and the few that remain

deserve support and recognition.



Introduccion

Michoacan cuenta con una cantidad considerable de artesanos y artesanas —cu-
yas manos son creadoras de arte popular—3 que se dedican a transformar lo que
la tierra da como materia prima a través de un oficio de vida; con su labor diaria,
hacen que perduren las tradiciones antiguas. Trabajan conforme a los recursos
naturales que se tienen en cada una de las regiones de la cultura purépecha, por
ejemplo: en el lago el tule; en la meseta la madera; en la canada el barro, y en la
ciénega el popote de trigo.

La antigua Cocupao cuenta con la técnica artesanal conocida como maque,

plasmada en las tradicionales bateas:

Fueron estos tarascos los primeros inventores de la pintura, hasta hoy no imitados en cosas
de madera que todavia se aprecia en bateas de Periban, y en lo que se trabaja en Cocupao
(hoy Quiroga), siendo el barniz tan constante, que apuesta con la misma pieza labrada su de-

coracion y permanencia (Espinosa, 1945: 32).

Las bateas son objetos de distintos tamanos, tipo bandeja, labradas en madera, con formas
habitualmente circulares y ovaladas, cuya profundidad, mayor o menor, esta relacionada con
el tipo de elementos que recibe: masa de maiz, carnitas, frutas, [semillas, pescado, verduras],

etc (Espino y Garrido, 2023: 91).

El maque en México —que es una forma de laca que se aplica sobre madera,
guajes o jicaras—, se realizaba antes de la llegada de los esparioles; en el imperio
purépecha existia un personaje encargado de los que tenian este oficio, llama-
do “urani atari" (oficial de jicaras), dedicado a la realizacion y confeccion para uso
diario y ritual. Los utensilios servian para contener bebidas y recipientes. También
elaboraban guajes rituales con incrustaciones de piedra, huesos y conchas, que
utilizaba el sacerdote mayor o petamuti en su espalda. “Jeronimo de Alcala, en la

Relacion de Michoacan, menciona que el maque ya se producia y se usaba como

3 El arte popular puede definirse de acuerdo con los datos de la Convencion para la Salvaguardia del
Patrimonio Cultural Inmaterial como: "El conjunto de manifestaciones artisticas colectivas, transmitidas
de generacion en generacion, que expresan la identidad cultural de un pueblo y forman parte del patri-
monio cultural inmaterial reconocido por la UNESCO" (UNESCO, 2003).



elemento decorativo para los nobles” (Acosta, 2013: 11). Las artesanias* que elabo-
ran los pueblos indigenas de Michoacan no tienen su origen en las ensenanzas de
Don Vasco de Quiroga —quien, entre otras cosas, organizo el trabajo artesanal de
los pueblos, especializando cada oficio, para evitar la competencia entre ellos—,
sino que es anterior (Lopez y Rodriguez, 2005: 88).

Quiroga es un pueblo de fundacion prehispanica que constituia un paso tanto
a la capital de los purépechas, Tzintzuntzan, como al centro ceremonial de Zacapu
y era conocida como Cocupao, que significa ‘lugar de recepcion’ o 'tiro de piedra.
La historia precolonial de Quiroga se conocia poco al arribo de los espanoles; los
franciscanos llevaron a cabo la evangelizacion de los indigenas purépechas del
lugar, quienes vivian de la agricultura y del trabajo artesanal de madera. Se presu-
me que, al llegar Vasco de Quiroga a la region, fomento en los pobladores conti-

nuar con la hechura de las bateas:

El barniz es tan valiente que a porfia se deja vencer del tiempo, con la misma pieza en que
esta pegado, porque siendo natural en todos los colores marchitarse con el uso, perderse y
de pegarse con las aguas calientes, con los golpes y trasiegos, este de Michoacan no se rinde
ni marchita con el tiempo, sino que se hace tan de una pasta con la madera o vaso que dura

lo mismo que el (Rea, 1945: 14).

En el siglo XVI, después de la conquista, la tecnologia del maque perdurdy se
enriquecio cuando los artesanos conocieron materiales y herramientas diferentes,
introducidas por los europeos. Ademas, para la realizacion de las bateas de madera,
posiblemente cambiaron el hacha y la azuela de cobre, dificiles de conseguir, por
otras herramientas hechas de hierro, mas econdémicas para el sacado de madera.

Segun la tradicion oral de esta comunidad, durante el periddo colonial, Vasco
de Quiroga observé la calidad con que los purépechas elaboraban esta artesania

y estimulo el seguimiento de su produccion. La técnica se propago en objetos de

4 Segun la definicion adoptada por el Simposio UNESCO/CCI “La Artesania y el mercado internacional:
comercio y codificacion aduanera’, celebrado en Manila, filipinas, en 1997: ‘los productos artesanales
son los producidos por artesanos, ya sea totalmente a mano, o con la ayuda de herramientas manuales
o incluso de medios mecanicos, siempre que la contribucion manual directa del artesano siga siendo el
componente mas importante del producto acabado. Se producen sin limitacion por lo que se refiere a
la cantidad y utilizando materias primas procedentes de recursos sostenibles. La naturaleza especial de
los productos artesanales se basa en sus caracteristicas distintivas, que pueden ser utilitarias, estéticas,
artisticas, creativas, vinculadas a la cultura, decorativas, funcionales, tradicionales, simbdlicas y significa-
tivas religiosa y socialmente” (UNESCO, 1997)



madera, bateas y muebles; el estilo de decorado cambid, lo mismo que la técnica
del incrustado de colores antiguo, pues estabaa inspirada en el empotrado con
piedras sobre los huajes o jicaras que hacian los artesanos prehispanicos.

Cabe mencionar que el maque se trabaja en los estados de Chiapas y Gue-
rrero, mientras que en Michoacan hay cuatro lugares que lo conservan: Uruapan,
Patzcuaro, Periban y Quiroga; en esta ultima localidad se encuentra en riesgo, ya

que pocas personas trabajan la técnica tradicional en la realizacion de las bateas.
Método de investigacion

En la indagacion se combinaron los enfoques de la entrevista etnografica y la his-
toria oral. que dirigieron las preguntas de investigacion y las charlas realizadas so-
bre las practicas de la técnica tradicional del maqueado, para interpretar el queha-
cer artistico gjercido por estos especialistas. “Uno de los ambitos de la vida social
es el acceso a las percepciones, cosmovisiones, valoraciones sobre situaciones |..]
deseos, temores y aspiraciones; descripcion de saberes, artes y oficios, asi como

de la urdimbre de relaciones sociales” (Restrepo, 2018: 79).
El término maque

Existen algunas versiones sobre el origen de la palabra; sin embargo, este hace
referencia a la pasta que se extiende con la mano, o los dedos, sobre las superfi-
cies que se quieren adornar o colorear. Eva Maria Thiele, citada por Laura América
Pedraza en su tesis La tradicion del maque en Uruapan, Michoacan, historia de una

tecnologia artesanal, refiere sobre la palabra maque lo siguiente:

Una de las versiones es que el vocablo maque se deriva del persa lak, cuyo equivalente
en arabe es el termino summac, que significa ‘encarnado’ Esta palabra, al castellanizarse se
transformo en zumaque y tuvo sus adaptaciones hasta que se acortdo en maque, que significa

‘barniz duro y brillante’ (Thiele, como se cita en Pedraza, 2012).

Otra de las versiones, segun el Diccionario de la lengua Tarasca o de Michoacan de Gilber-

ti, sumac, tzitziqui, es el nombre purépecha de la flor violeta. Pero, como la mayoria de los



miembros de la familia de las violetas que se encuentran en México, son plantas arbustivas,
para nada semejantes a las violetas silvestres del norte o a las violetas dulces de Europa
cultivadas.

Sumac, una pequena flor azul, no necesariamente la violeta, a la cual laman sumba-tzit-
zuek. Este nombre casualmente sonaba como el arabe simaq y el espanol sumaque o suma-

coy tal vez de ahi se derivo el termino maque (Pedraza, 2012).

Los artesanos son los portadores de saberes transmitidos en la familia para
preservar técnicas ancestrales, entre ellas la técnica del maque, un proceso al-
tamente especializado donde el artesano se convierte en guardian de un cono-
cimiento. Ellos llaman al maque rellenado de pintura, dibujo con polvos de pie-
dras, sacado, pintado de tierras naturales, untado, trabajo prehispanico y mugroso
(debido a que se empolvan y manchan con los polvos de colores). La técnica del
maque, incrustado, pintado y decorado, se ubica desde los periodos “Epiclasico
(ca. 700-900) y Posclasico (ca. 900-1521) de la cronologia mesoamericana, donde
se ubica el punto de partida para la ubicacion de la existencia del maque” (Acosta,

2013: 51).

Imagen 1. Guaje de petamuti (sacerdote) maqueado con incrustaciones de turquesa

Foto: Museo de la Huatapera de Uruapan

Aprendizaje del oficio artesanal

En esta investigacion nos centramos en la memoria del trabajo de don Antonio

Anita Mejia de la comunidad de Quiroga, acaecido el 31 de julio de 2021. Fue de los



artesanos reconocidos y de los ultimos que trabajaron con la técnica prehispanica
del maqueado en su localidad (barrio indigena del Calvario). Hoy compartimos su
pensamiento en una de las ultimas entrevistas que concedio a la Universidad In-
tercultural Indigena de Michoacan.

Don Antonio recordaba que toda su familia se dedicaba a pintar (aplicar color
con fines estéticos) bateas con la técnica tradicional. Su papa labraba las bateas
y su mama las pintaba. Su primer acercamiento al oficio lo hizo con sus abuelos
y padres, por gusto y después por necesidad, cuando quedo huérfano de padre,

desde pequeno, comenzo a trabajar en este decorado.

Yo me quedé huerfano a la edad de nueve anos, entonces me vi en la necesidad de trabajar
para ganar el sustento para vivir, porque no podia estar en la escuela, por lo mismo de que
no habia qué comer en la casa, entonces me fui acercando al trabajo. Empecé con un sefor a
lijar bateas porque antes no habia maquinas para lijar, entonces lo haciamos a mano; en ese

entonces no era posible mantenerme. En los sesenta, ganaba dos cincuenta y esos centavos

Imagen 2. Antiguiedad del oficio familiar de las bateas, 2018.

Foto: Leticia Cervantes



se los daba a mi mama; mis hermanos eran pintores y yo también queria ser pintor para ganar
un peso mas. Por si solo me ensené, solito, o sea que agarraba un vidrio y ahi en el vidrio em-
pezaba a hacer florecitas, pero no es facil, por muy que sea el ser humano inteligente; lo que
hacia era tomar los materiales y en un vidrio, duro, duro y duro, se me ponia la cabeza asi [se
toca con las dos manos las sienes| y ya luego me empezaron a salir las florecitas. Ahi me fui
y ahi me fui; ya cuando empecé a hacer flores grandes, ya me fui acercando con mi padrino
para que me diera trabajo, preguntandome: —;Qué sabia hacer? Y yo le dije: -Que sabia hacer
flores grandes de varios estilos, y ya me fui.. hasta que fui aprendiendo (José Antonio Anita

Mejia, entrevista, 2018)

El aprendizaje del oficio de los bateyeros implica una interaccion comunicativa
entre el maestro y los aprendices, entre los materiales y las manos, entre el objeto
denominado batea y el sujeto artista, entre la obra y los espectadores.

Es relevante reconocer que para realizar las bateas maqueadas (laca con pig-
mentos naturales) se necesita una cadena de personas con distintos oficios; no
solo esté implicita la mano del artesano que decora y vende la pieza. Existen otras
actividades previas que dan vida y colorido al maque, como los que extraen la
tierra dolomita, los que siembran la chia, los recolectores de semillas de chicalote,
los que revenden las materias primas, los que proveen las maderas, guajes y pol-
vos. Los colectores de gusanos, como la grana cochinilla en el nopal usado como
pigmento, ademas del insecto cocus axin obtenido del arbol del espino, empleado

como aceite, pero técnicamente es una grasa que se extrae del insecto hembra.
Transmision y sucesion del oficio artesanal

Por lo regular, el oficio de bateyero se aprende en talleres, trabajan como emplea-
dos, en familia o bien en cursos patrocinados por las instituciones. Para el caso de
Antonio Anita, solamente tuvo la oportunidad de ensenar a sus hijos y esposa. “Yo,
como le dije ese es el detalle, yo solo le voy a dejar a mi familia, a mis hijos y a mis
nietos esto; yo sufri mucho, pero gracias a Dios que esto va" (José Antonio Anita
Megjia, entrevista, 2018).

El mas joven de sus hijos se quedo con el conocimiento artesanal debido a la

opcion preferencial en elegir este oficio:



—iMama! —Yo quiero ser como mi papa, yo me voy a ensenar a pintar. Ahi le nacio, y tengo una
hija que lo trae en la sangre, le nace la vocacion de maquear; ella hace el punto de cruz, ella
solita, y me supero a mi en pintar y el muchacho esta apegado a miy ya me supero también

(José Antonio Anita Mejia, entrevista, 2018).

Gabriel Anita Estrada, hijo de don Antonio, recuerda que comenzo con el oficio
hace mas de 19 anos, haciendo puntitos y luego elaborando mascotas que serian
las margaritas; hace memoria de que su mama lo descubrid haciendo la técnica
sencilla, le dijo a mi papa: —Ya sabe echar las mascotas. Y de ahi su papa le senalo:
—Vente, voy a ensenarte hacer las flores y después a no mezclar la pintura (Gabriel

Anita Estrada, entrevista, 2025).

Imagen 3. Senor José Antonio Anita, 2018.

Foto: Leticia Cervantes

10



Don Antonio Anita fue un artista muy dedicado y atento a los conocimientos
historicos de su practica artesanal; en el marco de las muestras artesanales estaba
dispuesto a escuchar las conferencias y las de interés propio, sobre todo, las que
hablaban de Vasco de Quiroga.

Su familia recuerda esas charlas y quedaron en su memoria como parte de
la transmision oral del oficio; ellos trabajan el estilo prehispanico con tierras natu-
rales y viene de generacion en generacion: “Ya tiene mas de 460 anos el trabajo”.
Recuerdan que en Quiroga existian mas de 60 artesanos, pero ahora solo quedan
dos familias: "Nosotros y un hermano de mi papa somos los que quedamos” (Fa-
milia Anita, entrevista, 2025).

Para ellos el trabajo heredado es importante y como familia reconocen que a
la técnica de Quiroga se le conoce con varios nombres: “Trabajo prehispanico, de
tierras naturales, o también trabajo mugroso; para nosotros es el trabajo tradicional
de Quiroga, es el emblema de Quiroga, a nuestra familia nos gusta decirle el traba-

Jjo prehispanico” (Familia Anita, entrevista, 2025).
Maderas empleadas

Por lo regular, las bateas de madera ya vienen labradas por otros artesanos de
distintas comunidades y se las venden en blanco o color natural a los artesanos
de Quiroga. Las maderas usadas para hacer las bateas son ligeras. Casi siempre
de Tzirimu (sirimo o tilia platyphyllos), de la familia del abedul (betula), aliso o aile
(alnus), fresno (fraxinus) y colorin de semillas rojas (erythrina coralloides).

El aile (tepamu blanco) o aliso (alnus) tenia demanda hasta escasear; las ba-
teas grandes son vendidas a los maqueadores, pero ya son pocas las que se pro-

ducen debido a la deforestacion.

Puede ser cualquier madera, pero la que tenemos aqui en Michoacan es la de pino (pinus sylvestris)
y es la mas economica; nos la traen de San Miguel Charahuén, San Juan de Vifa, Sevina, Tacam-
baro, Capacuaro, tambien por mil cumbres. Pero se acabaron también los bateyeros. En San Mi-
guel Charahuén siempre ha habido personas que sacan las bateas y en Zirahuén, pero como aqui
fueron los que iniciaron y fueron los que se regaron y los ensenaron, aqui ya no hay quien tumbe

el pino y saque la batea, ya no hay. Yo no saco batea (José Antonio Anita Mejia, entrevista, 2018).

11



Imagen 4. Labrado natural de la batea en madera, 2018.

Foto: Leticia Cervantes

José Antonio Anita Mejia decoraba la batea, cuyo insumo de madera lo tenia
que adquirir con otros artesanos; tiene que encargarse de San Miguel Charahuén

y Sevina, donde hay arboles limpios y libres de nudos.

En luna nueva se va al cerro a buscar arboles que tengan el palo suavecito y humedo para la
talla de las bateas; se le quitan las tecatitas para calarlo, si tiene las dimensiones necesarias
y la madera labrable, entonces cortan ese arboly lo seccionan en varios troncos para sacar
varias bateas, que tallan en el cerro para trasladar Unicamente las bateas que se alcancen a

realizar durante el dia (Espino y Garrido, 2023: 93).
Preparado de la madera
Las bateas regularmente son ovaladas o redondas, no son planas, sino concavas,

como recipientes abiertos; algunas de ellas son grandes, como de un metro de

diametro, pero ante la tala inmoderada en Michoacan, se vuelve dificil que los

12



artesanos puedan hacerlas de ese tamano y recurren a emplear las medidas de
cuarenta, sesenta, ochenta, medio metro: “Se aprende a manejar el hacha, sierra'y
el compas para trozar los troncos de madera, a desbastar con la azuela y afinar la
pieza con el garlopin” (Espino y Garrido, 2023: 93).

En Pamatacuaro, municipio de Los Reyes, durante la fiesta del Corpus, cele-
brada en los primeros dias de junio, hacen un concurso de elaboracion de bateas.
Ahi, por ejemplo, el proceso comienza con la eleccion del tronco del arbol, se corta
y extrae una porcion (tipo tajada, llamada tocon); puede ser de noventa, setenta o
treinta centimetros de largo y un ancho de treinta a cincuenta centimetros. El arte-
sano comienza a hacer el trazo de la forma de la batea; unos la disefan con lapiz,
otros la hacen a pulso con la azuela, le dan golpes para huequear la madera, la
afinan hasta conseguir la pieza; varia el tamano de acuerdo con el pedazo extraido
del tronco del arbol. La batea se forma segun el deseo o el pedido del mercado;
puede ser ovalada o redonda. Para lograrlo, utiliza distintas posturas corporales;
regularmente se encuentra sentado o encorvado para cavar la madera y le da el
toque necesario, le transmite forma en cada golpe, segun la fuerza y la direccion
del movimiento del artesano.

Luego ponen a secar las piezas en la sombray donde no les dé el aire para que

no se abra la madera, cuando ya estan listas, se lijan.

Aqui el proceso, por ejemplo, esta batea primero tiene que lijar a manoy eso es lo que todavia
le da mas valor, que sea a mano, rustico y resanar; tenemos que secar en sombra, despuées
pasamos a maquearla, lisarla y pintarla, van diferentes dias, por ejemplo 12 dias, ya entre
toda la elaboracion, pero el trabajo es diario. Hay que resanar y después lijar con lija gruesa
y despueés lija delgada, no la puedo dejar asi, hay que maquearla por dentro, es pura tierra
con aceite y gapan, luego de ahi le damos una breve lijadita y luego ya le echamos el barniz,
ese que le digo, la formula secreta, esa que no la hemos tocado; mi trabajo es de ocho a diez

horas diarias (José Antonio Anita Mejia, entrevista, 2018).
Para que la batea sea duradera, el secado debe hacerse lentamente, mante-

niendo una observacion constante. Si no esta bien seca, la madera se agrietay la

batea rechaza el maque:

13



Se lija la pieza que se va a trabajar, luego se le colocan capas de color natural (tierras) y de
ajé, que sirve como fijador. Tras dias de secarse, se comienzan a raspar flores y animales con
la espina de huizache. Finalmente, las figuras trazadas se colorean con pigmentos naturales

y se pulen (Castillo, 2025 en linea).

Fondeo de las bateas

Para maquear una batea, primero se lija la pieza, se resana, se vuelve a lijar, se em-
badurna el fondo hasta que queda brillosa; después se entresaca para realizar el
dibujo, se pinta o rellena de diferentes colores, por ultimo, se barniza o alisa hasta
quedar brillosa y se protege con una resina.

Elmaque es el esmalte con el que se decora con la técnica del brunido, incrus-
tado y pintado. Practicamente untan con la mano el polvo de la pintura y una grasa
0 aceite en la parte trasera de la batea; puede ser de un solo color —naranja, rojo,
rosa, verde— que llega hasta la boca de la pieza, después alisan la cara o parte de
enfrente de la batea en color negro: “Se refiere a una mezcla pastosa de ajé (aceite
de insecto) o de linaza o chia, que al secarse se endurece y ofrece una superficie
resistente y lustrosa” (Castillo, 2025: en linea).

Cabe mencionar que esta técnica hace referencia al procedimiento de untar,
cubrir, alisar con polvos o tierras de colores y grasa sobre un objeto, utilizando los
dedos o las palmas de las manos.

Emplean tinturas naturales de rocas, tierra, animales, maderas e insectos; por
lo regular las muelen con el metate para obtener el polvo de color. “La técnica de-
corativa consiste en embadurnar uniformemente con la palma de la mano capas
de aje (insecto) y tierras llamadas sisa (combinacién de aje, aceite de semilla de

chiay tierras pulverizadas) sobre la batea” (Acosta, 2013: 24).

Lo primero que se hace es dar el primer barniz, y dado, seco y dispuesto, se abren las labores
a punta de acero o buril, dibujando las figuras, misterios o paises que quieren, y despues van
embutiendo los colores, con la division, proporcion y correspondencia que ha menester la
obra. Hacen excelentes escritorios, cajas, baules y cestones, tecomates y vasos peregrinos,

bateas, jicaras y bufetes, con otras muchas curiosidades (Rea, 1945: 15).

14



Aunque cada artesano hace el fondeo del esmalte segun su propio gusto, es
decir: opaco (mate) o brilloso (barnizado) a base de pigmentos y aceites de insec-
tos, que sirven para dar brillo y solidez a las obras (Castillo, 2025: en linea).

De acuerdo a datos histéricos de Rubén Aguilar Calderon, cronista e histo-
riador de la ciudad de Quiroga, los colores de tierra que mas se utilizaban eran:
mimacuta (café oscuro), tepushuata (blanco), ihuetach (amarillo), charanda (rojo)
(Aguilar, 2025 en linea).

La tierra que traian del cerro se majaba y se colaba para molerse con acei-
te de linaza en unas piedras especiales, totalmente lisas; para el fondo negro,
como base para decorar la batea, uno de los métodos era juntar el humo del
ocote u otro combustible, pero el que se conocid por los anos cuarenta consistia
en colocar un aparato con petroleo bajo un comal de barro donde ardia hasta
consumirse, quedando acumulado el finisimo humo adherido al comal de don-
de con una salea de cordero se extraia a una batea, revolviéndose con la tierra
negra y aceite de linaza para molerse. También se habla de que los colores eran
diluidos en aceite vegetal y mezclados después con brea y trementina derretida
al calor, para que el color lo mantuviera liquido (Pedraza, 2012). Al aplicarse en la
batea, quedaba un negro intenso donde lucian con esplendor las guias de flores.
El ultimo toque en el maque era pulirlo con la palma de la mano, cargando mas
la bola de la muneca, porque en estos casos la piel humana es el mejor pulidor.
Todo era creatividad del artesano bateyero. Muchos artesanos hacian sus pin-
celes con pelos de perro, a los que con frecuencia se les veia trasquilados por
las calles del pueblo; otros se hacian con pelos de animales del campo (Aguilar,
2025: en linea).

Regularmente, los artesanos elaboran su trabajo en los hogares; en la casa
de la familia Anita trabajan en un segundo piso, pero de igual manera en la planta
baja cuentan con mesas cuadradas de madera o metal, aligual que las sillas don-
de se sientan; no usan maquinas, ya que todo el proceso para elaborar una batea
es a mano. En el hogar de la familia Anita trabajan tres personas: dos hijos de don
Antonio y su esposa, cada uno con su mesa donde colocan sus instrumentos y
herramientas para trabajar, y a los costados se encuentran piezas terminadas para

vender o entregar por encargo.

15



Imagen 5. Embadurnado del fondo de la batea, 2021.

Foto: Fernando Rosales Valenzuela

Las pinturas de la decoracion

Elconocimiento del empleo de los antiguos materiales se esta perdiendo entre los
artifices, y ese contenido es parte de la historia del arte mexicano. Los artesanos
de la batea se muestran poco dispuestos a revelar su técnica al publico.

José Antonio Anita Mejia, por ejemplo, solo ensend el secreto del preparado
de los materiales a sus hijos y en el momento de la entrevista no se visualizaba
compartiendo su conocimiento a otros artesanos de su comunidad, a pesar de
estar consciente de que la técnica tradicional iniciaba su proceso de pérdida en

Quiroga.

Nosotros todavia conservamos las pinturas tradicionales para el maque; muchas veces pien-
sa la gente que no trabajamos todavia lo original, esos polvitos hay que molerlos, son unos
polvitos muy finitos, hay que molerlos en un metate para que queden bien suavecitos, mane-
jables. Es todo lo que es el trabajo de la batea, son pinturas originales. Yo a veces he tenido

controversias con personas, por ejemplo, en los concursos a nivel nacional, que me dicen

16



porque he salido varias veces a México y ahi en Uruapan, alguien decia que mi trabajo no
era el original y, como ahi teniamos que hacerlo, lo hicimos, llevamos las tierras para moler,
colores molidos, colores sin molery todos los materiales que necesitamos; ahi se los demos-
tré, porque hubo un concurso nacional y me dijo la que me estaba apuntando que le habian
dicho que no usaba la técnica originaly le dije: Vamos por partes, ahorita le traigo los terrones
de la tierray tierra molida, el aceite de linaza, el gapan, o sea que llevamos todo; usted vea si
son polvitos y entonces le estuve ensenando todos los materiales que lleve e hice las cosas
como lo tenemos que hacer para que la gente vea como se debe hacer (José Antonio Anita

Mejia, entrevista, 2018).

La familia de don Antonio explica que para maquear los colores mas tradicio-
nales y econdmicos son el rojo y el negro, porque aun en Quiroga hay tierra colo-
rada, y para sacar el color negro es también con material quemado de la madera:
‘la maquina saca el hollin del humo, se absorbe y ya se mezcla” (Familia Anita,
entrevista, 2025). El uso de otros colores para el maque se vuelve mas costoso;
para ellos, su técnica principal es la mezcla de la diversidad de tinturas para lograr
ciertos colores y combinar los mismos a la hora de pintar las flores.

El aje, teputzuta, igliietakua, anil (vegetal), hollin (polvo de humo), tierra de cha-
randa y tierra de colores, tal vez no vuelvan a usarse y queden en el recuerdo,
abandonados: el metate, cernidor, rayador, sacabocado, compas, lijas, papel de
china, estopa, mesa y taller donde se molian las tierras para la pintura (Acosta,
2013: 111).

Desde los tiempos anteriores a la conquista se usaban dos materiales combi-
nados; la teputzuta, que es como una roca blanca y caliza, ademas, el aje (llaveia
axin axin), que es un insecto nativo de estas tierras, “un hemiptero parasito de es-
pecies de arboles del bosque tropical seco de México y Guatemala. Las hembras
producen extractos grasos utilizados por el hombre desde tiempos prehispanicos”
(Suazo, Gortari y Benitez, 2013: 1). "“Consideramos elementos mesoamericanos los
siguientes: Baston plantador de cierta forma (coa) [..] cultivo de chia 'y su uso para
bebida y para aceite de dar lustre a pinturas; cultivo de maguey para aguamiel,
arrope, pulque y papel” (Kirchhoff, 2009: 8).

Tata Antonio Anita compartié que la pintura que usaba se apegaba al conoci-

miento que tuvo de sus abuelos. La preparaban con aceite de linaza, azul de Pru-

17



sia, ajos y pan blanco; todo lo cocian en una olla de barro, con esta mezcla pintan
la batea. "En Michoacan se utilizan pigmentos o colores naturales que se extraen
de minerales, animales y plantas, como el anil. la grana cochinilla, cempasuchil y
dolomia; se trabaja sobre madera y bules con ayuda de un aceite ‘aje’, axin (insec-
to) o chia” (Acosta, 2013: 12).

Con el tiempo, el maque se fue aplicando a otros objetos, que no son las ba-
teas, para expresar motivos ornamentales diversos sobre esas superficies. En Qui-
roga. la batea original se caracteriza por el dibujo de las flores silvestres u orna-
mentales llamadas dalias. El artesano recordd cdmo inicidé desde pequerio, con el
trabajo en el dibujo y pintado de las flores, disefio que ha conservado desde que
élrecuerda y que realizaba con los tintes naturales, materiales que pueden durar
mas de cien anos. “Pixa y Comex han venido a que les digamos los secretos, pero
son secretos que conservamos nosotros y no los décimos”™ (José Antonio Anita
Megjia, entrevista, 2018).

Elanil proporciona el color azul, la grana cochinilla los tonos rojos, el cempasu-
chilelamarillo, la charanda el rosado, tierra o polvo el blanco, hollin el negro, otras

rocas, tierras y minerales dan otras tonalidades:

No necesitaron de maestros para aprender a tintoreros, que hasta hoy no igualan los tintes
de Espana que con grana se dan, a los que ellos hacen con yerbas vy tierras; el color negro
con que dan los maques, hasta ahora no han podido imitarlo los espanoles, y no es mas que
una poca de tierra en polvo que sobre un aceite que ellos hacen espolvorean, tan fino, que
dejan atras al ébano y no le iguala el mas primo azabache de la Europa; es tan terso, que
siendo sumamente negro, vuelve como si fuera espejo cristalino el objeto que se le propone

(Escobar, 1970: 35).

Las bateas se lijan primero y se resanan; luego, para maquearlas, con una es-
topa o trapo de algododn se les unta una capa de polvo del color que se elija; des-
pueés, se les unta el aceite o la grasa, que se pone con un dedo en varias partes
de las piezas; se desliza la mano, se talla en forma lateral o circular y se pone otra
capa de polvo hasta que queda la pasta lisa sobre las bateas y se dejan secar una

semana.

18



Imagen 6. Polvo obtenido de las piedras y aceites para maquear.

Foto: Museo de la Huatapera de Uruapan

Diseiio de las flores
Antes de pintar una batea ya maqueada, se preparan los colores primarios; des-
pués se mezclan las pinturas para obtener colores secundarios (segun el artesano
desee utilizar) como el blanco, azul, amarillo, rojo, negro, marrén, verde, morado,
rosa, anaranjado, etc. Posteriormente se hace el dibujo de las flores; puede ser con
la pata de cabra, que es un objeto cortante con el que se retira el maque forman-
do la figura, imagen o dibujo. También pueden ser dibujadas a pulso con el pincel
directamente, sin cortar el fondo del maque, como es la técnica de Quiroga.
Alinicio se hace una bola o circulo y se rellena con el pincel plano; sobre ese
color, como el rojo, los artesanos siguen dibujando los pétalos de las flores con
otro color que combine o agrade a la vista. Por ultimo, sombrean o pintan luces a
las flores, tallos, hojas, follaje y guias. Las flores que pintan son nombradas: dalia,
china, gajo, cuadrada, sencilla, piecito, tres hojitas, lagrima, amapola y mascotas
(margaritas); el tallo (rayado), brotes, peras, hojas, follaje y enredadera o guia para
unir los ramos de las flores; y los puntos (pringas), ojillos (un pétalo), lineas, comillas
—que son adornos bicolores, especialmente amarillo y verde—. Los pétalos de las
flores se pintan de afuera hacia adentro; el color puede ser sencillo (solo el blanco)

o bicolor (azuly blanco).

19



Hay flores de tres, cuatro, cinco o mas pétalos. Se busca pintar con simetria,
los artesanos reparten el espacio entre las flores, ramos, follaje, hojas y guias. Las
flores y los ramos son de diferentes tamanos y colores, se puede pintar la batea
entre una o varias personas, pero es recomendable que sea una, solo que algunos
artesanos se emocionany en el proceso dicen: ¢y si le combinas esta otra flor? asi
la realizan. Eso algunas veces embellece mejor el trabajo.

Por lo regular, pintan en el centro un ramo de flores, de ahi se van dibujando los
demas elementos, siguiendo un patrén circular; anaden unas grecas, conocidas
como cadenas, cordones, eslabones o encerraditos nombrados, a su vez: pluma,
infinito y maya.

El centro de la batea es como un ramo de flores que se le entrega a una novia;
lo demas son guias circulares de todo tipo de elementos de la naturaleza que
resaltan su belleza. Las pinturas representan a la naturaleza, en ella se inspiran, la
plasman, aprecian y admiran.

Por ultimo, se pinta la boca de la batea —que es el anillo circular del diametro—,
lo adornan con pétalos de diferentes colores, los cuales se dibujan encontrados.

Los trabajos no se corrigen para que no queden manchados, pues tienen que
quedar a la primera. Por eso, la mano debe tener soltura, abaniqueo, destreza,
practica y experiencia.

Don Antonio pensaba que el disefio de las flores en las bateas de Quiroga
era antiguo. Este artesano elaboraba desde cero cada una de sus piezas: lijaba la
batea, maqueaba la madera —este paso consiste en embadurnar el fondo de la
batea con el color escogido—, preparaba con pigmentos naturales las pinturas de
distintos colores para realizar la pintura a mano alzada o a pulso, disefaba y pinta-
ba cada detalle de las figuras con maestria hasta que quedaban brillosos como el

barniz para entregar resultados espectaculares.

La técnica mas comun es el rayado, donde el artesano traza y recorta el dibujo con la ayuda
de una espina de huizache. La técnica de lujo es el dorado, que se trabaja a base de la prepa-
racion de colores amarillos aplicados con pincel. También se puede realizar con hoja de oroy

plata, que se pule (Castillo, 2025).

20



21

En Patzcuaro hay unas piezas grandisimas que tienen mas de 200 anos. Y que yo recuerde,
siempre han mantenido esta decoracion, las bateas, las flores de dalia; siempre me ha gusta-
do mi trabajo, Dios me ha dado el don de hacer en las bateas orquideas, girasoles, alcatraces,
entonces alguien me dijo: Nunca mezcles lo que ya es una herencia, lo que es una historia,
con trabajos de estos; por eso me dicen a mi: Oiga, susted me puede hacer esto? Lo puedo
hacer, pero solo en una obra que a ti te guste, pero no lo voy a hacer en una batea; en un
mueble se le puede hacer, pero si el quiere; yo me dedico a la pura flor, entonces esa imagen,
pues yo la mando hacer porque es para un estandarte o la cruz; el estandarte de Don Vasco
ahi esta. ¢Por qué tenemos a Don Vasco? Porque fue el que nos organizd a su manera en

estos trabajos (José Antonio Anita Mejia, entrevista, 2018).

Imagen 7. Homenaje a Tata Vasco de Quiroga, 2018

Foto: Leticia Cervantes

iNo! No dibujamos, nos vamos directamente con el pincel, agarramos el pincel y a la
mitad le ponemos un colory a la otra de otro y le damos la vueltecita, pero hay que saber que
no se mezcle y hay que saber que el petalo quede derechito o uno de los pétalos, y esa fue

una de las cosas que le dije, que no es facil, ya que es una técnica para que los colores de las



florecitas no se mezclen y no se enchuequen. Por eso no es facil; yo mi respeto para el oroy
para el maque; esto es al puro tiento; si no sabes los pétalos, se les mezclan y enchuecan; no
puede quedar a la perfeccion, porque esto es hecho a mano, no es como el periodico que
todo sale igual. Siempre se han usado los mismos colores para las dalias, solo cambiamos
los ramos; con mi don superé a mi padrino, a mis hermanos y tuve un don de Dios y manos

magicas (José Antonio Anita Mejia, entrevista, 2018).

Algunos artesanos no pintan con pincel y utilizan la técnica del rellenado con
los polvos de colores. “El decorado consiste en dibujar sobre la pieza los disenos
con una herramienta punzo cortante llamada ‘pata de cabra’, [se resaca o huequea
el maquel; después, con pinceles y a pulso, se rellena con los colores elegidos”
(Acosta, 2013: 24).

Cuando ya esta pintado y seco el fondo de la pieza, se le raspa con la pata de
cabra para dibujar las flores, hojas, figuras que el artesano desee; se va haciendo
por partes, solo se resaca lo que va a ser pintado o incrustado de un color, se le
unta la tierra molida para rellenar la figura del pétalo u hoja, se talla o flota con
un trapito, estopa o con la mano hasta dejarla bien lisa, brillante, barnizada (para
conservar la apariencia original), se deja secar por una semana y se continua hasta

que queda completo el dibujo o la imagen.

Imagen 8. Elaboracion del dibujo, Centro Cultural Fabrica de San Pedro, Uruapan.

Foto: Fundacion Javier Marina

22



Decoracion de las bateas

Las bateas decoradas son de tres tipos: pintadas de maque, de colores naturales
incrustados y las de pintura industrial. Las de maque son artesanias reconocidas
en Quiroga, Uruapan, Periban y Patzcuaro. En Periban, denominadas Peribanas, y
en Uruapan, trabajos en maque, donde también realizan huajes, jicaras y bateas.
“Las materias primas provienen de diferentes lugares, como la dolomita de Gue-
rrero, el aje de Chiapas, la grana de Chiapas, semilla de chia de Acatic, guajes de
Nocupeétaro, Apatzingan y Caracuaro” (Acosta, 2013: 115).

“Yo no saco batea, solo sé decorarla con el maqueo desde que se comienza:
resana, lija, maquea y pinta, todo el proceso que le da el valor; hosotros somos los
que le damos la vida a la batea” (José Antonio Anita Mejia, entrevista, 2018).

La aplicacion de los colores en la pieza se va haciendo uno por uno y se dejan
secar por una semana cada cual, lo que hace que se lleve mucho tiempo el termi-

nado de una batea (Acosta, 2013: 157).

Imagen 9. Maqueado y pintado de bateas, 2018.

Foto: Leticia Cervantes

23



La técnica del maque es una tradicion que ha perdurado mas de 500 anos.
Los objetos producidos bajo el proceso original del axe, dolomita, aceite de chia,
empleados por purépechas en sus disenos. Algunas son piezas de museo dignas
de admiracion y bien remuneradas, que no serian posibles sin los materiales: “La
piedra llamada teputzuta y tierras colorantes; las herramientas pata de cabra o
rayador, el metate, el compas, cernidor, lijas, papel de china, tela o estopa, reci-
pientes de plastico y vidrio para guardar los pigmentos” (Acosta, 2013: 12).

El trabajo de la decoracion de las bateas es una herencia, en el caso de An-
tonio Anita, las ideas que tenia en su mente desde nino se conservaron en los
dibujos y colores que combinaba, hasta tener como resultado una hermosa batea.
Logro hacer de las piezas grandes un trabajo valioso y lo protegia con una resina

para perdurar su estado.

El uso de las bateas

Las bateas se utilizan para entregar la ofrenda en misa, donar vino, hostias y fruta,
llevar el ajuar —lo que visten los bautizados, novios, confirmados—; ademas de
para entregar los agradecimientos —que consisten en piezas de pan y fruta para
los padrinos—, servir la comida en una fiesta, preparar la masa del pan, guardar
alimentos y semillas, lavar ropa; o como “unidad de medida” y peso, comedero y
bebedero de animales.

“Aqui antes las regalaban para si usted iba a ser madrina, ahi le tenian que
llevar lo que le correspondia al ahijado o para bailar la fruta, bailar el pollo o para
desfilar ahorita o para los bailables, para las ofrendas, para todo eso” (José Antonio
Anita Mgjia, entrevista, 2018).

En algunas comunidades indigenas entran bailando a los salones de fiesta con
bateas llenas de regalos para los novios: ropa, cobijas, trastes, utensilios de cocina,
herramientas del campo y botellas de vino. Tambien son usadas de manera cere-
monial, para llevar el vestido, ropa, zapatos, corona, peluca, capa, elementos de la
indumentaria propia de una imagen religiosa que estrena o le ponen vestimenta
nueva cada ano en su celebracion festiva.

Las bateas se portan en las danzas tradicionales por las muchachas dedicadas

a este arte, se llevan con flores en las procesiones, con los santos al pasar por las

24



calles, se ponen como recipiente para la limosna de los santos. Como elemento
ornamental, se usan de frutero sobre la mesa del comedor, algunos las cuelgan
en las paredes de la sala, portales o pasillos; las llevan como objetos llamados
“recuerdos” de Quiroga, regularmente decoradas con paisajes, flores, frutas y ani-
males del lago de Patzcuaro. Es utilizada como plataforma de mesa.

De acuerdo con Schiffer, la batea es un objeto que tiene un contexto sistéemi-
Co porque participa de un conjunto de comportamientos expresados en distintos
rituales y quehaceres que manifiestan los saberes humanos en un espacio deter-

minado (Schiffer, como se cita en Acosta, 2013: 38).
Estado actual de la produccion de bateas

E El oficio de maquear bateas esta en riesgo en las comunidades de Quiroga y
Periban (actualmente en rescate). En 1943, por la erupcion del volcan Paricutin,
las bateas llamadas “peribanas” se dejaron de elaborar. El 4 de julio de 2011, un
grupo de personas tomo el proyecto de recuperacion, con asesoria del profesor
Mario Efrén Blanco Guillén (} 2020). Pasados los afos, el grupo de 30 personasy la
ensenanza del maestro artesano originario de Uruapan, Juan Valencia Villalobos,
han dado vida de nueva cuenta a este oficio, caracterizandolo como identitario y
de orgullo para el pueblo de Periban.

No obstante lo anterior, en Quiroga, el oficio esta en riesgo, ya que son dos fa-
milias las que manejan la técnica tradicional y el aprendizaje del oficio unicamente

se ha centrado en las mismas.

Si, era lo mas fuerte de Quiroga y se extendio por su artesania original, todavia lo hacemos;
es la unica batea de nuestros antepasados que le ha dado la vuelta al mundo, por esa
batea; en ese tiempo todavia en los anos sesenta habia como 100 pintores y ahorita en la
actualidad los que estamos trabajando de manera original, nada mas yo y un hermano, que
trabaja, pero ya con materiales de fabrica. Solo quedamos dos porque no es facil ensenarse
a este trabajo y mantener a la familia. Tengo un hijo y una hija y mi esposa; somos los que
estamos manteniendo este trabajo vivo y si me han pedido siempre las autoridades, como
los exgobernadores de Michoacan Batel y Godoy, unas instituciones, que ensene. Pero el

miedo que tienen a uno es la competencia, que no paguen el trabajo, yo tengo que salir a

25



vender mi trabajo, porque aqui quieren bueno, bonito, barato y fiado (José Antonio Anita

Mejia, entrevista, 2018).

Se dice que a los jovenes poco les interesa aprender un oficio artesanal
como el maqueado de bateas. Les gusta estar sentados y divirtiéndose con los
celulares; los que trabajan se van a la construccion, al corte de aguacate, algu-
nos se van a la universidad o emigran hacia Estados Unidos de Norteamérica y

Canada.

La tala inmoderada es la causa principal de la contraccion de este oficio. La falta de arboles
con caracteristicas y medidas adecuadas para tallar bateas de calidad limita considerable-
mente la provision de materia prima constante para reactivar el oficio, un condicionante am-
biental al que se suman los bajos ingresos que se logran con la venta de las bateas, lo que
desanima a los jovenes de nuevas generaciones que se lleguen a interesar por ejercer este

oficio (Espino y Garrido, 2023: 92).

Encuentro con otros maestros artesanos

Don Antonio tenia casi 60 anos en el oficio cuando se encontro con la Xuaricha
(muerte). El pertenecia a un linaje de artesanos inigualables, hacian bateas y mue-
bles con la técnica del maque, piezas que se destacan con mucha presencia, esas
sillas pequenas, las cuales se elaboraban con sumo detalle y color. Era tanta su
pericia, que no era necesario dibujar sus piezas con boceto, pues las pintaba en
ese momento sin plantillas. Los artesanos saben reconocer las capacidades y ha-
bilidades de sus companeros.

Decia que a los gobiernos nacionales y estatales les falta tomar mas en serio
a los artesanos, pues no cuentan con seguridad social, respaldo para salir a las
diversas ferias nacionales y eso que van a representar a Quiroga y a Michoacan.
‘Da sentimiento el escaso apoyo que tienen. ;Y quién me apoya?, nadie, entonces
yo. que estoy haciendo mas por el arte, por el amor al arte, no tengo nada, y re-
cuerda lo que le decian las autoridades en su momento” (José Antonio Anita Mejia,

entrevista, 2018).

26



La gente que me conoce dice: —Don Antonio es un orgullo para Quiroga, don Antonio merece
admiracion y respeto y luego don Antonio, honor a quien honor merece; y ahora ya soy el pro-
motor del pueblo y ahora por donde quiera que vaya. Viaje a la frontera; por ahi me traia una
union, ahora que, por aqui, La Piedad, Jalisco, por donde quiera he andado representando a
Quiroga. Ahora, no hace mucho que estaba peligroso y nadie queria venir y les decia: —Vayan
a Michoacan, vayan no pasa nada, entonces, yo hablo de Quiroga, de la artesania, vayan alla
a Quiroga, miren hay cosas muy bonitas, las carnitas, tenemos cultura y tradiciones, gastrono-

mia; pero a ver quien dice toma, ahi va un apoyo (Joseé Antonio Anita Mejia, entrevista, 2018).

En México y Michoacan falta reconocer, aprender y apreciar la riqueza artesa-
nal de las comunidades; que estas actividades y destinos sean valorados y trans-

mitidos a los jovenes y ninos para que no se pierdan.
Concursos regionales y nacionales

Entre los artesanos hacian sus charlas, sobre todo en los concursos nacionales,
donde se encontraban los de Guerrero y Michoacan. Entre ellos comentaban que
antes de la llegada de Don Vasco, ya se trabajaban los materiales para el maque
y oro. “Platicamos ahi que, sin Don Vasco, no hubiéramos conservado esto que
sabemos: la olla, guitarra, cobre y todo esto”, comenta el serior Antonio Anita 'y re-
cuerda que llegaban a la conclusion de que el obispo Llegd a coordinar el trabajo
artesanal que ya se tenia y sobre todo que defendio al indigena del yugo espanol.
Para don Antonio, de los conocimientos ancestrales, uno de los principales fue la
batea.

Ahien Uruapan, por ejemplo, platicaba toda la gente: primero fue el maque, no
que el oro, que esto y lo otro; yo, como no estoy preparado, no s& muy bien expre-

sarmey levanté la mano, les dije:

Miren, yo les voy a decir una cosa, primero fue la batea de Quiroga, porque les dije, el hecho
es que las guarecitas (mujeres) que estaban en la inauguracion, ¢qué es lo que llevaban bajo
el brazo?, ;quée es lo que representa a nosotros a nivel mundial?, pues la batea de Quiroga,
las que estaban cantando bien bonito tenian la batea de Quiroga y ahi fue donde me dieron la

razon (José Antonio Anita Mejia, entrevista, 2018).

27



Homenajes y reconocimientos de don Antonio Anita

Con mas de 60 anos de trayectoria artesanal, don Antonio acumuld muchas expe-
riencias; su obra fue apreciada por mexicanos y extranjeros, incluso en el Vaticano
tienen piezas de su creacion. Durante su vida artesanal elabord bateas, muebles,
petacas, cruces, entre otras piezas. En vida recibié homenajes en la Casa de los
Once Patios, museo de artes e industrias populares en Patzcuaro. EL nunca espe-

raba homenajes, recuerda esas experiencias.

Yo nunca esperé ese homenaje en los once patios y museo de artes e industrias populares,
yo nunca lo espere, nomas me dijeron: —;Sabe qué, don Tono? —habia como tres viegjitos—,
llévese tres o cuatro, yo los pago, va a haber un pequefio convivio. Orale.., élya habia invitado
a otras personas y nos veriamos mas tarde. Yo fuiy vi que estaba una bola grande de personas
y dije: —Ay, que caray. Y dicen: —Ahi viene. Y voltee para atras y dije: —pues ¢squién viene? Ya
estaba el gobernador ahi, era Tinoco, estaba Juan Soler y unos que estaban filmando una pe-
licula de Santa Fe de la Laguna. Yo no sabia que era un homenaje, entonces que le diera unas
tijeras al gobernador y otras a mi; alla adentro estaban las camaras y unas piezas grandes, me
jalaban para alla y para aca, los artistas tambien y qué bonito —;Y esto pinto usted?, pues si.

(José Antonio Anita Mejia, entrevista, 2018).
Artesanias de Quiroga

Se maquean mesas, sillas, trasteros, marcos, joyeros, servilleteros, todos de dife-
rentes tamanos, unos para uso cotidiano y otros para adornar como recuerdos de
Quiroga.

Don Antonio Anita siempre vivio en la poblacion de Quiroga y pertene-
cia al barrio del Calvario. Se considerd de origen purépecha desde que él se
acuerda.

Mire, antes aqui en el barrio, segun dicen, este barrio pertenecia a Santa Fe de
la Laguna, que era el sexto barrio, me dice la gente de edad. ¢Si yo no sabia eso?
¢Si habia gente que hablaba en purépecha? Y es lo que me dicen a mi ¢Por qué no

me enseneé el purépecha? (José Antonio Anita Mejia, entrevista, 2018)

28



La comunidad indigena del Calvario, en su mayoria formada por artesanos bateyeros, salian
muy temprano de sus casas llevando tortillas, frijoles, cebollas, chiles, sal y las escasas he-
rramientas que tenian para elaborar las bateas en el monte durante 2 o 3 dias. Esto hacian
desde anos inmemorables y aun por los anos 60s, en la quietud del monte se escuchaba el
hachar de los bateyeros. Una vez completando su carga, bajaban nuevamente para continuar
en sus casas el proceso del maqueo de las bateas. Los que tenian su burrito en ocasiones se
traian los troncos de pino arrastrando para fabricar las bateas en el patio de su casa y en los
solares. En las banquetas empedradas del Calvario se veian tendidas las bateas hasta que se
secaban; las que se rompian con el sol eran parchadas con tatzingueni, un pegamento elabo-
rado con los camotes de la orquidea silvestre que conocemos como Corpus; se partian 'y se
ponian al sol, ya secos, se molian humedecidos con agua, y se aplicaba esta pasta de lo mas

resistente que puede haber (Aguilar).

Desde nino, don Antonio Anita recordaba que Quiroga era reconocido como
pueblo artesanal, sobre todo en la decoracion de bateas, pero también se han

desarrollado otros oficios en la poblacion.

Pues lo mas fuerte era la batea y después vinieron, por la misma gente, una especie de ba-
teas, pero con figuras de pescado, con figuras de sandias y todo eso, pero ya fabricadas con
madera de aile, madrono, tepamu y de madera de pino. Después un sefor, eran como tres,
que compraban toda la artesania para exportarla y llevarla a México. Después se trajo tor-
neros, que torneaban cosas muy bonitas y aqui hacian como los trompos, yoyos, baleros,
copitas, charolitas, asi con sus copitas, su botellita; eso también le vino a dar mucha fuerza a
Quiroga, pero eso fue mucho despueés, cuando yo lo conoci, yo ya trabajaba; pero lo nativo
de este pueblo es la batea, es lo mas, y una cosa de lo que mas peleo ahorita, es que dicen
Quiroga la capital mundial de las carnitas y la cuna de Don Vasco de Quiroga. ;Donde quedo
la batea que tiene mas de 450 anos?, no tiene un reconocimiento; ya tienen mas publicidad
las carnitas.

Yo le digo a la gente estoy equivocado o estoy bien, yo voy a defender lo que me co-
rresponde, aunque me meta en problemas, pero no son problemas porque son cosas que
yo he vivido y cosas que yo estoy defendiendo, mi trabajo. Entonces me dicen los politicos:
—Tiene razon. Pues claro que tengo la razon, la batea es mas vigja (José Antonio Anita Mejia,

entrevista, 2018).

29



Eltrabajo del decorado en Quiroga lentamente desaparece, porque pocos uti-

lizan la técnica tradicional; en los sesenta existian mas de 80 artesanos, ahora solo

dos familias y, ademas, escasez de madera para realizar la batea.

Ya no hay madera; hace quince dias me trajeron unas que tengo alla afuera, como medio ano
pidiendoles, porque ya no hay madera, hay piezas mas grandes, como de 1.20 m. Y tengo un
Facebook para que vea toda mi trayectoria, ya no puedo hacer mas grandes porque ya no
hay madera, ya no va a haber. Como le comentaba, estas bateas se van a otras naciones, por
ejemplo, la vendo mucho en Patzcuaro, me preguntan: —;Cuanto vale? Y les digo: —15 mil
pesosy las llego a dar hasta 12 mil pesos. Se van para Alemania, Francia, Espana y luego pien-
S0 como no se las di mas caras. Yo preparo esas piezas para el Dia de Muertos; viene mucho
americano y de otros paises, se van luego sobre las piezas esas.

Hay mucha gente que desconoce estos trabajos y dicen que estos trabajos ya son muy
vigjos y, bueno, yo las sigo haciendo y las sigo vendiendo y hay temporada que no alcanzo a

hacer mas (José Antonio Anita Mejia, entrevista, 2018).

En el hogar de don Antonio se encuentran bateas que pertenecieron a sus

dencia que esta técnica tiene un origen antano en la poblacién de Quiroga.

Esas bateas son de mis antepasados, yo las tengo desde que yo tenia como unos 25 anos;
mire, aqui estan dos. Uno de ellos tenia 9o anos, se llamaba Ventura Valdovinos y el que esta
sentado se llamaba Guadalupe Rangel. Cuando yo comence a trabajar, ellos ya no pintaban;
en el homenaje yo me los lleve, porque fueron de los primeros pintores en el pueblo. Esas
piezas, mire, vinieron unos senores de lhuatzio. El sefior tenia unos 85 anos y la sefora tenia
80 y traian unas bateas antiguas y me dijeron: —;Oiga?, traemos estas bateas, que se nos va
a casar el nieto mas chico y se las queremos regalar. Les dije: —Ya estan bien deterioradas,
mejor les voy a dar unas nuevas por estas. Las tomeé como historia (José Antonio Anita Mejia,

entrevista, 2018).

padres, por lo que existen muestras de trabajos de casi cien anos, lo que da evi-

30



Realizacion de la cruz maqueada para la visita del Papa Juan
Pablo II a México

Imagen 10. Cruz del Vaticano. Homenaje a Anita en Casa de las Artesanias.

Foto: Casa de las Artesanias

José Antonio Anita siempre realizd su actividad artesanal con amor, al igual que
su pasatiempo como atleta. Desde nino se inicio como corredor, disciplina donde
obtuvo varias medallas y trofeos. Fue un hombre con un gran sentido de religio-
sidad y fe; incluso, lo invitaron a realizar la cruz para la celebracion eucaristica en
la visita del Papa Juan Pablo Il a Michoacan, misma que optd por quedarse y de la

que realizo, confieza, 17 réplicas.

Aqui la tengo, si, la verdad me hubiera gustado que se hubiera ido a Roma, pero ya esta una
en Roma, como una batea grande; al Vaticano se la llevo un senor para alla, que se la iba a
regalar a Juan Pablo Il cuando todavia estaba ese Papa. Después de que vino el Papa, vino la
gente aqui.

—¢Es usted el que hizo la cruz para el Papa?

—Si senor.

—csLatiene?

—Si.

31



Ya me ponian en una forma, ya me ponian en otray me hacian preguntas y todo eso (Jose

Antonio Anita Mejia, entrevista, 2018).

En junio de 2020, en el contexto de la pandemia por COVID-19, don Antonio
Anita fallecio en Quiroga a sus 70 anos. Se fue el artesano que dio presencia a
su comunidad, aquel artesano que pintaba en la batea la flor cuadrada, la media
flor, chinita y dalia. Se recuerda con la tradicional batea en la entrada de Quiroga.

Siguen con su tradicion su esposa y sus hijos Gabriel y Consuelo.

Conclusion

Por cuestiones econdomicas, en el ano 1980 comenzaron a elaborar charolas de
lamina conocidas como de fierro, pintadas con materiales industriales de aceite y
tiner, con fondos blancos y decorados con diferentes dibujos, medios bustos de
artistas, actores, personajes populares, paisajes urbanosy rurales.

Las empresas comenzaron a regalar charolas con el nombre de la marca, es-
loganes publicitarios. La gente cambiaba fichas de refrescos, cerveza y envases
de vidrio para obtenerlas. En la actualidad, es mas barato comprar una batea o
charola de lamina o de plastico de diferentes colores, medidas, precios, disenos,
formas y bases ergonomicas.

Algunos artesanos han optado por vender bateas de madera, pintadas y dibuja-
das con pintura industrial, barnices que hacen brillar las piezas con motivos de paisa-
jes de pueblos magicos, la naturaleza local y con algunos oficios purépechas. Eso es
para obtener ingresos de manera mas rapida, hasta llegan a revender bateas imitadas.

Hay pocas personas que se esfuerzan en comprar bateas maqueadas por sus
preferencias artisticas y laboriosas, elaboradas con materiales que se usaban des-
de la antiguedad, con el uso de técnicas heredadas por la cultura indigena en las
que quedan impresas la intencionalidad, sentimiento y pensamiento de los artistas
del maque. Son piezas en las que intervienen cadenas de produccion artesanal,
natural y manual, impregnadas de historias familiares y comunitarias.

El oficio de bateyero esta en riesgo, asi como la técnica del maque y toda la
cadena productiva de tierras, polvos, pigmentos, insectos, maderas y demas ma-

teriales extraidos y manejados por distintas personas.

32



El cambio climatico y el uso de suelo, deforestacion, calentamiento global,
efecto invernadero, sobreexplotacion de los recursos naturales han provocado

que la madera, insectos, tierras y materiales para hacer las bateas se escaseen.
Referencias bibliograficas

Acosta Ruiz, Marco Antonio (2013). El maque de Michoacan: su historia y produc-
cion en la actualidad. Universidad Michoacana de San Nicolas de Hidalgo
/ Secretaria de Difusion Cultural y Extension Universitaria / Exconvento de
Tiripetio.

Aguilar Calderon, Rubén. Fragmentos de la historia de Quiroga. Informacion turisti-
ca del Estado de Michoacan, Artesanos y Artesanias de Quiroga. Recupera-
do el 20 de noviembre de 2025 en https://quirogamichoacanmexico.com/
historia/754-artesanos-y-artesanias-de-quiroga

Castillo, Sendy (mayo de 2014). Maque, la laca que embellece las artesanias de Mi-
choacdn. México Desconocido. Recuperado el 06 de noviembre de 2025 en
https.//www.mexicodesconocido.com.mx/maque-laca-michoacan.html

Escobar, Fray Matias, (1970). Americana Thebaida. Vitas patrum de los religiosos
hermitanos de nuestro padre San Augustin de la provincia de San Nicolas
Tolentino de Michoacéan. Balsal

Espino Heredia, Alejandro y Eva Maria Garrido Izaguirre (2023). Bateyeros de Se-
vina: un oficio del cerro. En Eva Maria Garrido Izaguirre y Amalia Ramirez
Garayzar (Coords.), Destinos. Etnografia de oficios tradicionales purépechas
en riesgo. Meseta y Canada de los Once Pueblos (pp. 91-108). Publicaciones
UIIM.

Espinosa, Fray Isidro Félix de (1945). Cronica de la Provincia Franciscana de los
Apostoles San Pedro y San Pablo de Michoacdan. Escuela de Estudios Hispa-
noamericanos.

Kirchhoff, Paul (2009). Mesoamérica. Sus limites geograficos, composicion étnica
y caracteres culturales. Suplemento de la revista Tlatoani 3. Recuperado
en https.//portalacademico.cch.unam.mx/materiales/al/cont/hist/mex/

mex1/histMexU20A01/docs/ paulKirchhoff_mesoamerica.pdf

33



Lopez, Marco Antonio y Margarita Rodriguez Morales (2005). Origenes de las ar-
tesanias en Michoacan. Ethos Educativo 33; 88-100. Recuperado en https://
imced.edu.mx/Ethos/Archivo/33-34-88.pdf

Pedraza Calderon, Laura (2012). La tradicion del maque en Uruapan, Michoacan:
historia de una tecnologia artesanal [Tesis de maestria, Centro de Estudios
de las Tradiciones, El Colegio de Michoacan, A. C.l. Repositorio Colmich.

Rea, Fray Alonso de la (1945). Chronica de la orde de N. seraphico PS. Francisco.
Prouincia de S. Pedro y Pablo de Mechoacdan en la Nueva Esparia. Compuesta
por el P, lector en Theologia Fr. Alonso de la Rea, de la misma prouincia. Dedi-
cada a N.P. Christoual Vaz, ministro provincial de ella. Cimatario.

Restrepo, Eduardo (2018). Etnografia: alcances, técnicas y éticas. Fondo Editorial de
la Universidad Nacional Mayor de San Marcos.

Suazo Ortuno, Ireri, Ek del Val de Gortariy Julieta Benitez Malvido, (2013). Redescu-
briendo un insecto extraordinario que desaparece: Llaveia axin axin. Revista
Mexicana de Biodiversidad 84; 338-346.

UNESCO (6 y 7 de octubre de 1997). Simposio Internacional sobre ‘La artesania y
el comercio internacional: comercio y codificacion aduanera”. UNESDOC Bi-
blioteca Digital. Recuperado en https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/
pf0000111488_spa

UNESCO (octubre de 2003). El texto de la Convencion para la Salvaguardia del Pa-
trimonio Cultural Inmaterial. UNESDOC Recuperado en https://ich.unesco.

org/es/convenci%sC3%B3n

34



