[RESE’N’AS]



Roberto Martinez Gonzalez. El nahualismo.
México: Universidad Nacional Autébnoma de México /

Instituto de Investigaciones Historicas, 2011, 684 pp.

Por: José Rafael Romero Barront

Con la lectura de El nahualismo, vinieron a mi memoria una serie de cuestiones
que me han acompanado gran parte de mivida, desde el seno familiar (como qui-
zas en el de muchos), los nahuales eran un tema de sobremesa; se contaban una
infinidad de anécdotas.

Habia sido visto con forma de toro, tecolote, perro negro, burro, mula, guajo-
lote, enanito y hasta como catrin. Ya nunca regresaba al que se llevaba, lo volvia
su esclavo para la eternidad. Solo con ingenio se le lograba enganar y el artifice
de la proeza regresaba lleno de riqueza, de prosperidad y de salud, que no eran
para siempre, pues el plazo se cumplia y habia que pagar la deuda a la tierra con
su vida, con su cuerpo.

Recuerdo que en la hermosa biblioteca de la Escuela Nacional de Antropolo-
gia e Historia (ENAR), donde Roberto Martinez Gonzalez es profesory asiduo lector,
hallé una infinidad de clasicos de la antropologia mesoamericana, en los que se
trataba el tema de los nahuales. Revisé algunos de sus volumenes, pasando de
una region a otra de Mesoameérica, sin orden aparente. Sin embargo, conforme iba
investigando, me fui dando cuenta de que en muchos de los trabajos que consul-
taba, los autores hacian alguna referencia a los nahuales.

La investigacion me iba develando, en la figura del nahual, aquel personaje

con la posibilidad de metamorfosearse del que nos hablan las historias de los

1 Trabajo por varios anos como ayudante de investigacion del SNII en el Instituto de Investigaciones
Antropologicas de la UNAM, con el Dr. Alfredo Lopez Austin. Es maestro en Historia y Etnohistoria, ac-
tualmente candidato a doctor por la ENAH, bajo la tutela de la Dra. Catharine Good Eshelman; autor de
articulos, resenas, ensayos, entrevistas, cuentos, videos y programas de radio, publicados en revistas
cientificas; coordinador del Taller Signos de Mesoameérica y los Andes. Hoy dia coordina, junto con el Dr.
Sabino Arroyo, de la Universidad de San Marcos, Peru, el seminario Simbologia de la Montanas sagra-
das de los Andes y Mesoameérica (APUMANTA) grupo de investigacion de estudios comparativos entre
dichas regiones. Sus lineas de investigacion tratan sobre rebeliones indigenas, historia de Chiapas, cos-
movision mesoamericana y los mencionados estudios comparativos entre Mesoameérica y los Andes.
Es un estudioso de la historia de la Sierra de las Cruces, ademas de entusiasta fotégrafo.



distintos pueblos de Mesoamérica, un mundo de esencias compartidas; que el
nahual manejaba a voluntad y, asi, podia moverse entre este y el otro mundo.
Aquellos entes manipulables eran los nahuales, el nombre que los pueblos na-
huas de Mesoamérica le dan a las entidades companeras que, segun la cosmo-
vision mesoamericana, complementan al cuerpo, su casa. Los mesoamericanos
utilizan distintas palabras para referirse a ellas (ademas de nahual), como /cét,
Ajbal, Chanul, C'ulel, Wayjel, Lab, Onen, T'ekelel, kolel, Isnog'al nax/il, Nduii, Draj
Chij ria, Ombas, C'ok, Lacha, Jama, Ni'ko ne, n'yéti, Litapatl, por ejemplo. De estas
palabras depende la fortaleza y la debilidad de cada hombre, compuesto por
distintas entidades animicas que conviven (cuando el cuerpo esta sano), en equi-
librio y en constante movimiento. De este modo, la enfermedad es desequilibrio
y estatismo.

El nahualismo nos sugiere que el corazon del hombre es una representacion
microcosmica de la figura del Monte Sagrado, igualmente poblado por entidades
animicas, de chaneques, con distintas cualidades benéficas o daninas —segun el
contexto— repartidas por todo el mundo. De la misma forma, estan los nahuales

en el cuerpo humano y en el anima-corazoén:

fuente ultima de vitalidad y centro, nucleo o esencia de todo aquello que existe.
En el ser humano, dicha entidad actia como sede de la accion, la emocion, el co-
nocimiento, la memoria, la voluntad, el lenguaje, la identidad étnica y la energia
individual. No obstante, las cualidades de tal elemento no eran inmutables sino
que estas podian verse afectadas tanto por el comportamiento moral de la persona
como por algunos de los males que afectaran al corazon [.1. Al mismo tiempo, el
anima-corazon no era una esencia unitaria centrada en el musculo cardiaco, sino
un elemento multiple y difuso que se encontraba disperso por todo el organismo

(2010: 499-500).

Bajo la piel y sobre ella, el &nima-corazon es como el Monte Sagrado en el
paisaje ritual, tal como del Monte Sagrado se reparten los dones, asimismo sucede
con el anima-corazoén, de ahi se reparten los nahuales por el cuerpo, caracteris-
ticos de cada hombre. Asi, los nahuales del hombre mesoamericano podrian ser

cualidades de cada uno de los individuos, producto de sus experiencias con los



otros seres del mundo, trascendidas en la memoria. Porque, segun Lévi-Strauss: “El
mundo animaly el mundo vegetal no son utilizados solamente porque se encuen-
tren ahi, sino porque proponen al hombre un método de pensamiento” (1981: 26).

Los nahuales representan la posibilidad del hombre de “ser otros seres”, de
“transformarse en ellos”, de vestirse con su piel, de vivir como ellos, porque entien-
de su logicay se la apropia. Segun Martinez Gonzalez, “lo que comparten los dife-
rentes tipos de nahuales no es una funcion unica sino la posesion de un anima-na-
hualli particular que les permite trascender la condicidon humana (510); es decir,
segun deja ver el libro, una vocacion que les permite dedicar su vida a trascender
la condicion humana, simbolizando su entorno, conforme a un orden con el que
irrumpen en el mundo —como los dioses, que no lo hacen en todos los tiempos ni
en todos los espacios, porque cada uno tiene su momento para irrumpir en él—.
Por lo anterior, el conocimiento de los nahualistas seria la asimilacion de dichos
momentos: de los como, dénde, cuando y porqué aparecen las divinidades.

El registro que los hombres hacen a lo largo del tiempo de la “causalidad del
mundo” les sirve como los instrumentos de los que se vale el nahualista para in-
terpretar la voluntad de los dioses; porque son el costumbre que rige la ritualidad
de la comunidad —contenida en los calendarios, los promontorios, los sistemas
adivinatorios y, en general, en todo el conocimiento indigena—, producto de la
observacion, discriminacion, registro y trascendencia. Sin embargo, y siempre hay
que tener presente este hecho, dicho conocimiento es resultado de una sociedad
donde la causalidad del mundo se explica de forma holistica, lo que la diferencia
de forma radical del positivismo imperante en nuestra época. Sin embargo, los
hombres-nahualli, como les dice Roberto Martinez, se valen de sus saberes para
interpretar el devenir de sus comunidades segun los tiempos.

De esta forma, metafdricamente, los maestros nahualistas se transforman en
otros seres, porque son capaces de imitar algunas de sus cualidades y trascender-
las. Por eso los hombres-nahualli son especialistas que interpretan el devenir del
tiempo a partir de su experiencia, segun el costumbre. A partir de su interpretacion,
comunicacion y accion, los maestros nahualistas —también conocidos como pasa-
dos— discuten las posibles decisiones que la comunidad debe tomar en su con-
junto; ademas aconsejan a cada uno de sus miembros: “El hombre-nahualli es un

consejero, un terapeuta y adivino que ejerce ciertas funciones sacerdotales” (506).



La forma en que utiliza su poder de metamorfosis refleja la fortaleza del na-
hual, de si procura la vida o la muerte. Para Roberto Martinez, existe el buen na-
hualliy el mal nahualli, "un primer tipo de nahualli que [..] actuaba como consejero,
protector y terapeuta®(432), y “un segundo tipo de nahualli que era considerado
como un ser eminentemente maléfico, dedicado principalmente a provocar, por
muy diversos medios, la enfermedad y la muerte a las personas” (433). Sin embar-
go. dada la necesidad de lograr el equilibrio de las sociedades mesoamericanas,
ambos tienen la capacidad de influir en los acontecimientos, porque conocian a
los dioses, independientes de las pasiones humanas; unos de nochey otros de dia.
Son los encargados de mantener el equilibrio: a unos les toca dar vida y a otros les
toca quitarla para que no se apague el Sol.

Ahora bien, en Mesoamérica se cree que al interior del cerro viven el Duefno y
sus animalitos, dentro del cerro estan los jefes, unos de luz y otros de oscuridad.
Ahi se recrea el mundo todo el tiempo. Justamente, cuando las autoridades se
reunian al interior del templo, sucedia lo mismo que al interior del cerro: se reunian
los jefes en forma de animales. Dicho de otro modo, en el templo se reunen los
pasados nahualizados, porque dentro del templo es otro el tiempo y el espacio.
Ahi ellos hacen funcional el costumbre segun los tiempos; son los encargados
de preservar la vida con sus acciones, regidas por los ciclos del mundo. Asi, en
el relato de dichos acontecimientos, de coémo se plasmaban en los codices las
asambleas de los pasados, aparecen las aventuras de los dioses, porque ambos
se confunden en el espacio anecumenico; donde la iglesia y el cerro representan
el mismo lugar, solo a distinto nivel. Cuando los hombres se reunen en el interior
del templo, se encuentran en el tiempo de las aventuras: el centro del mundo.

A partir de la lectura de El Nahualismo, podemos plantear que al interior del
templo —representacion microcosmica del cerro—, las autoridades de los pueblos
son los pasados; es decir, los seres primigenios que habitaban ordenadamente el
cosmos, los nahuales. Como todos eran parte de una misma comunidad, cada uno
de estos hombres representaba a un territorio, a algun elemento importante de
su paisaje. En otras palabras, existe toda una geopolitica de los nahuales. Ciertos
conjuntos humanos, cabeceras de pueblo, por gjemplo, pueden tener varios na-
huales; sin embargo, parece que siempre existira un grupo que se encuentre mas

estrechamente ligado al Senor del Monte, encargado de regir la vida de los demas



grupos. Lo que sucede alrededor del templo, del Monte Sagrado, sucede a nivel

delalma, en el &nima-corazén pues Roberto Martinez senala que:

ciertos individuos pueden tener varios nahualtin, parece ser que siempre existira
uno que se encuentre mas estrechamente ligado a su destino. Las otras coesen-
cias por lo general corresponden a especies diferentes, no sefialan mas que as-

pectos marginales de la personalidad humana (502).

De esta manera, cada uno de los nahuales representa al jefe y sobre ellos, su-
cesivamente, hay un jefe, hasta 400, cuyo lugar lo establecen las variantes de los
tiempos segun el costumbre, el orden del Sol que alumbre y solidifique el mundo.
Ahora bien, la funcion de los nahualistas es describir dicha solidificacion para en-
tender la logica del sistema que rige al mundo.

Cabe la sugerencia de que los nahuales son categorias taxonomicas de la
cosmovision mesoamericana, ya que “es a través de este sistema que el hombre
imagina poder intervenir en el orden de las cosas” (50), cuando observa y aprende
de otros seres, cuando imita su logica. Es asi como el hombre mesoamericano
imita a los muchos nahuales que, junto con él, pueblan el cosmos para mantener
el equilibrio. Algunos hombres mesoamericanos son hombres-nahualli, capaces
de observar su entorno y derivar logicas de comportamiento ritual para que no se
apague el Sol, para que no se pierda el orden. Los hombres-nahualli se distinguen
en Mesoamérica porque son los encargados de mantener el orden, de entender,
asimilar, recordar y refuncionalizar la causalidad holistica que, segun los mesoa-
mericanos, rige los fenomenos del mundo. Tras leer El nahualismo, entendemos
que asi es, por lo menos, para los nahuas, otomies, mixes, zapotecos, mixtecos,
chinantecos, chontales, chatinos, tzeltales, choles, tzotziles, tojolabales, quichés,
chuj, jacaltecos, tzutuhiles, mayas yucatecos, mames, mocho, lencas, chontales,
yaquis, pueblo, huicholes, raramuris, papagos, diegueo, tlapanecos, lacandones y
purépecha; todos ellos, pueblos estudiados en este libro, tratado de “nahualogia”,
indispensable para establecer un estado de la cuestion sobre el tema del nahua-
lismo, en particular, y los especialistas rituales en Mesoamérica, en general; texto
brillante que invita a comparar y proponer nuestras propias hipdtesis acerca del

tema.



Referencias bibliograficas

Lévi-Strauss, Claude [19621(1981). El totemismo en la actualidad. Fondo de Cultura
economica.
Martinez Gonzalez, Roberto (2010). El nahualismo. Universidad Nacional Autonoma

de México / Instituto de Investigaciones Historicas.



