
Resenas



2

A
ño

 V
II, nú

m
e

ro
 14 / e

ne
ro

-ju
nio

, 20
25. R

e
ce

p
ció

n: 0
6

.0
9

.20
24 / ace

p
tació

n: 20
.0

2.20
25. D

O
I: 10

.2220
1/e

ne
sm

o
re

lia.26
8

3276
3e

.20
25.14.155 

Roberto Martínez González. El nahualismo.
México: Universidad Nacional Autónoma de México / 

Instituto de Investigaciones Históricas, 2011, 684 pp. 

Por: José Rafael Romero Barrón1

Escuela Nacional de Antropología e Historia

tallersignosdemesoamerica@gmail.com 

Con la lectura de El nahualismo, vinieron a mi memoria una serie de cuestiones 

que me han acompañado gran parte de mi vida, desde el seno familiar (como qui-

zás en el de muchos), los nahuales eran un tema de sobremesa; se contaban una 

infinidad de anécdotas. 

Había sido visto con forma de toro, tecolote, perro negro, burro, mula, guajo-

lote, enanito y hasta como catrín. Ya nunca regresaba al que se llevaba, lo volvía 

su esclavo para la eternidad. Sólo con ingenio se le lograba engañar y el artífice 

de la proeza regresaba lleno de riqueza, de prosperidad y de salud, que no eran 

para siempre, pues el plazo se cumplía y había que pagar la deuda a la tierra con 

su vida, con su cuerpo. 

Recuerdo que en la hermosa biblioteca de la Escuela Nacional de Antropolo-

gía e Historia (enah), donde Roberto Martínez González es profesor y asiduo lector, 

hallé una infinidad de clásicos de la antropología mesoamericana, en los que se 

trataba el tema de los nahuales. Revisé algunos de sus volúmenes, pasando de 

una región a otra de Mesoamérica, sin orden aparente. Sin embargo, conforme iba 

investigando, me fui dando cuenta de que en muchos de los trabajos que consul-

taba, los autores hacían alguna referencia a los nahuales.

La investigación me iba develando, en la figura del nahual, aquel personaje 

con la posibilidad de metamorfosearse del que nos hablan las historias de los 

1 Trabajó por varios años como ayudante de investigación del SNII en el Instituto de Investigaciones 
Antropológicas de la unam, con el Dr. Alfredo López Austin. Es maestro en Historia y Etnohistoria, ac-
tualmente candidato a doctor por la enah, bajo la tutela de la Dra. Catharine Good Eshelman; autor de 
artículos, reseñas, ensayos, entrevistas, cuentos, videos y programas de radio, publicados en revistas 
científicas; coordinador del Taller Signos de Mesoamérica y los Andes. Hoy día coordina, junto con el Dr. 
Sabino Arroyo, de la Universidad de San Marcos, Perú, el seminario Simbología de la Montañas sagra-
das de los Andes y Mesoamérica (apumanta) grupo de investigación de estudios comparativos entre 
dichas regiones. Sus líneas de investigación tratan sobre rebeliones indígenas, historia de Chiapas, cos-
movisión mesoamericana y los mencionados estudios comparativos entre Mesoamérica y los Andes. 
Es un estudioso de la historia de la Sierra de las Cruces, además de entusiasta fotógrafo.

Dialogos de campo/Reseñas



3

A
ño

 V
II,

 n
ú

m
e

ro
 1

4 
/ 

e
ne

ro
-j

u
ni

o
, 2

0
25

.
Dialogos de campo/Reseñas

distintos pueblos de Mesoamérica, un mundo de esencias compartidas; que el 

nahual manejaba a voluntad y, así, podía moverse entre este y el otro mundo. 

Aquellos entes manipulables eran los nahuales, el nombre que los pueblos na-

huas de Mesoamérica le dan a las entidades compañeras que, según la cosmo-

visión mesoamericana, complementan al cuerpo, su casa. Los mesoamericanos 

utilizan distintas palabras para referirse a ellas (además de nahual), como Icêt, 

Ajb’al, Chanul, C’ulel, Wayjel, Lab, Onen, T’ekelel, kolel, Isnoq’al nax/il, Nduii, Draj 

Chij ria, Ombas, C’ok, Lacha, Jama, Ni’ko ne, n’yêti, Litapatl, por ejemplo. De estas 

palabras depende la fortaleza y la debilidad de cada hombre, compuesto por 

distintas entidades anímicas que conviven (cuando el cuerpo está sano), en equi-

librio y en constante movimiento. De este modo, la enfermedad es desequilibrio 

y estatismo. 

El nahualismo nos sugiere que el corazón del hombre es una representación 

microcósmica de la figura del Monte Sagrado, igualmente poblado por entidades 

anímicas, de chaneques, con distintas cualidades benéficas o dañinas —según el 

contexto— repartidas por todo el mundo. De la misma forma, están los nahuales 

en el cuerpo humano y en el ánima-corazón:

fuente última de vitalidad y centro, núcleo o esencia de todo aquello que existe. 

En el ser humano, dicha entidad actúa como sede de la acción, la emoción, el co-

nocimiento, la memoria, la voluntad, el lenguaje, la identidad étnica y la energía 

individual. No obstante, las cualidades de tal elemento no eran inmutables sino 

que estas podían verse afectadas tanto por el comportamiento moral de la persona 

como por algunos de los males que afectaran al corazón […]. Al mismo tiempo, el 

ánima-corazón no era una esencia unitaria centrada en el músculo cardiaco, sino 

un elemento múltiple y difuso que se encontraba disperso por todo el organismo 

(2010: 499-500).

Bajo la piel y sobre ella, el ánima-corazón es como el Monte Sagrado en el 

paisaje ritual, tal como del Monte Sagrado se reparten los dones, asimismo sucede 

con el ánima-corazón, de ahí se reparten los nahuales por el cuerpo, caracterís-

ticos de cada hombre. Así, los nahuales del hombre mesoamericano podrían ser 

cualidades de cada uno de los individuos, producto de sus experiencias con los 



4

A
ño

 V
II, nú

m
e

ro
 14 / e

ne
ro

-ju
nio

, 20
25. 

Dialogos de campo/Reseñas

otros seres del mundo, trascendidas en la memoria. Porque, según Lévi-Strauss: “El 

mundo animal y el mundo vegetal no son utilizados solamente porque se encuen-

tren ahí, sino porque proponen al hombre un método de pensamiento” (1981: 26).

Los nahuales representan la posibilidad del hombre de “ser otros seres”, de 

“transformarse en ellos”, de vestirse con su piel, de vivir como ellos, porque entien-

de su lógica y se la apropia. Según Martínez González, “lo que comparten los dife-

rentes tipos de nahuales no es una función única sino la posesión de un ánima-na-

hualli particular que les permite trascender la condición humana (510); es decir, 

según deja ver el libro, una vocación que les permite dedicar su vida a trascender 

la condición humana, simbolizando su entorno, conforme a un orden con el que 

irrumpen en el mundo —como los dioses, que no lo hacen en todos los tiempos ni 

en todos los espacios, porque cada uno tiene su momento para irrumpir en él—. 

Por lo anterior, el conocimiento de los nahualistas sería la asimilación de dichos 

momentos: de los cómo, dónde, cuándo y porqué aparecen las divinidades.

El registro que los hombres hacen a lo largo del tiempo de la “causalidad del 

mundo” les sirve como los instrumentos de los que se vale el nahualista para in-

terpretar la voluntad de los dioses; porque son el costumbre que rige la ritualidad 

de la comunidad —contenida en los calendarios, los promontorios, los sistemas 

adivinatorios y, en general, en todo el conocimiento indígena—, producto de la 

observación, discriminación, registro y trascendencia. Sin embargo, y siempre hay 

que tener presente este hecho, dicho conocimiento es resultado de una sociedad 

donde la causalidad del mundo se explica de forma holística, lo que la diferencia 

de forma radical del positivismo imperante en nuestra época. Sin embargo, los 

hombres-nahualli, como les dice Roberto Martínez, se valen de sus saberes para 

interpretar el devenir de sus comunidades según los tiempos.

De esta forma, metafóricamente, los maestros nahualistas se transforman en 

otros seres, porque son capaces de imitar algunas de sus cualidades y trascender-

las. Por eso los hombres-nahualli son especialistas que interpretan el devenir del 

tiempo a partir de su experiencia, según el costumbre. A partir de su interpretación, 

comunicación y acción, los maestros nahualistas —también conocidos como pasa-

dos— discuten las posibles decisiones que la comunidad debe tomar en su con-

junto; además aconsejan a cada uno de sus miembros: “El hombre-nahualli es un 

consejero, un terapeuta y adivino que ejerce ciertas funciones sacerdotales” (506).



5

A
ño

 V
II,

 n
ú

m
e

ro
 1

4 
/ 

e
ne

ro
-j

u
ni

o
, 2

0
25

.
Dialogos de campo/Reseñas

La forma en que utiliza su poder de metamorfosis refleja la fortaleza del na-

hual, de si procura la vida o la muerte. Para Roberto Martínez, existe el buen na-

hualli y el mal nahualli, “un primer tipo de nahualli que […] actuaba como consejero, 

protector y terapeuta”(432), y “un segundo tipo de nahualli que era considerado 

como un ser eminentemente maléfico, dedicado principalmente a provocar, por 

muy diversos medios, la enfermedad y la muerte a las personas” (433). Sin embar-

go, dada la necesidad de lograr el equilibrio de las sociedades mesoamericanas, 

ambos tienen la capacidad de influir en los acontecimientos, porque conocían a 

los dioses, independientes de las pasiones humanas; unos de noche y otros de día. 

Son los encargados de mantener el equilibrio: a unos les toca dar vida y a otros les 

toca quitarla para que no se apague el Sol.

Ahora bien, en Mesoamérica se cree que al interior del cerro viven el Dueño y 

sus animalitos, dentro del cerro están los jefes, unos de luz y otros de oscuridad. 

Ahí se recrea el mundo todo el tiempo. Justamente, cuando las autoridades se 

reunían al interior del templo, sucedía lo mismo que al interior del cerro: se reunían 

los jefes en forma de animales. Dicho de otro modo, en el templo se reúnen los 

pasados nahualizados, porque dentro del templo es otro el tiempo y el espacio. 

Ahí ellos hacen funcional el costumbre según los tiempos; son los encargados 

de preservar la vida con sus acciones, regidas por los ciclos del mundo. Así, en 

el relato de dichos acontecimientos, de cómo se plasmaban en los códices las 

asambleas de los pasados, aparecen las aventuras de los dioses, porque ambos 

se confunden en el espacio anecuménico; donde la iglesia y el cerro representan 

el mismo lugar, sólo a distinto nivel. Cuando los hombres se reúnen en el interior 

del templo, se encuentran en el tiempo de las aventuras: el centro del mundo.

A partir de la lectura de El Nahualismo, podemos plantear que al interior del 

templo —representación microcósmica del cerro—, las autoridades de los pueblos 

son los pasados; es decir, los seres primigenios que habitaban ordenadamente el 

cosmos, los nahuales. Como todos eran parte de una misma comunidad, cada uno 

de estos hombres representaba a un territorio, a algún elemento importante de 

su paisaje. En otras palabras, existe toda una geopolítica de los nahuales. Ciertos 

conjuntos humanos, cabeceras de pueblo, por ejemplo, pueden tener varios na-

huales; sin embargo, parece que siempre existirá un grupo que se encuentre más 

estrechamente ligado al Señor del Monte, encargado de regir la vida de los demás 



6

A
ño

 V
II, nú

m
e

ro
 14 / e

ne
ro

-ju
nio

, 20
25. 

Dialogos de campo/Reseñas

grupos. Lo que sucede alrededor del templo, del Monte Sagrado, sucede a nivel 

del alma, en el ánima-corazón pues Roberto Martínez señala que:

ciertos individuos pueden tener varios nahualtin, parece ser que siempre existirá 

uno que se encuentre más estrechamente ligado a su destino. Las otras coesen-

cias por lo general corresponden a especies diferentes, no señalan más que as-

pectos marginales de la personalidad humana (502).

De esta manera, cada uno de los nahuales representa al jefe y sobre ellos, su-

cesivamente, hay un jefe, hasta 400, cuyo lugar lo establecen las variantes de los 

tiempos según el costumbre, el orden del Sol que alumbre y solidifique el mundo. 

Ahora bien, la función de los nahualistas es describir dicha solidificación para en-

tender la lógica del sistema que rige al mundo. 

Cabe la sugerencia de que los nahuales son categorías taxonómicas de la 

cosmovisión mesoamericana, ya que “es a través de este sistema que el hombre 

imagina poder intervenir en el orden de las cosas” (50), cuando observa y aprende 

de otros seres, cuando imita su lógica. Es así como el hombre mesoamericano 

imita a los muchos nahuales que, junto con él, pueblan el cosmos para mantener 

el equilibrio. Algunos hombres mesoamericanos son hombres-nahualli, capaces 

de observar su entorno y derivar lógicas de comportamiento ritual para que no se 

apague el Sol, para que no se pierda el orden. Los hombres-nahualli se distinguen 

en Mesoamérica porque son los encargados de mantener el orden, de entender, 

asimilar, recordar y refuncionalizar la causalidad holística que, según los mesoa-

mericanos, rige los fenómenos del mundo. Tras leer El nahualismo, entendemos 

que así es, por lo menos, para los nahuas, otomíes, mixes, zapotecos, mixtecos, 

chinantecos, chontales, chatinos, tzeltales, choles, tzotziles, tojolabales, quichés, 

chuj, jacaltecos, tzutuhiles, mayas yucatecos, mames, mochó, lencas, chontales, 

yaquis, pueblo, huicholes, rarámuris, pápagos, diegueo, tlapanecos, lacandones y 

purépecha; todos ellos, pueblos estudiados en este libro, tratado de “nahualogía”, 

indispensable para establecer un estado de la cuestión sobre el tema del nahua-

lismo, en particular, y los especialistas rituales en Mesoamérica, en general; texto 

brillante que invita a comparar y proponer nuestras propias hipótesis acerca del 

tema.



7

A
ño

 V
II,

 n
ú

m
e

ro
 1

4 
/ 

e
ne

ro
-j

u
ni

o
, 2

0
25

.
Dialogos de campo/Reseñas

Referencias bibliográficas

Lévi-Strauss, Claude [1962](1981). El totemismo en la actualidad. Fondo de Cultura 

económica.

Martínez González, Roberto (2010). El nahualismo. Universidad Nacional Autónoma 

de México / Instituto de Investigaciones Históricas.


